DIE BEDINGTHEIT DES LEBENS

Ein Uberblick iber die im Abhidhamma gelehrten
vierundzwanzig Bedingungen

Nina van Gorkom

Aus dem Englischen lbersetzt von Ayya Agganyani

ABHIDHAMMA
Forderverein e.V.




Titel des englischen Originals: Nina van Gorkom: The Conditionality of Life.
An Outline of the Twenty-four Conditions as taught in the Abhidhamma.
Erschienen 2010 bei Zolag, London (www.zolag.co.uk)

© by Nina van Gorkom

Deutsche Ubersetzung von Ayya Agganyani mit freundlicher Genehmigung
der Autorin.

© by Abhidhamma-Forderverein e.V., Bruckmihl (2026)
www.verein.abhidhamma.de
verein@abhidhamma.de

1. Auflage 2026

Covergestaltung: Patricia Radlmaier
Layout: Ayya Agganyani
Druck:



Inhaltsverzeichnis

Vorbemerkung zur deutschen Ubersetzung

Vorwort

1.

N e O o e
N o 0 s W N e O

18.

W N U E W

Einleitung

Wurzel-Bedingung

Objekt-Bedingung

Vorherrschafts-Bedingung

Angrenzungs- und Unmittelbarkeits-Bedingung
Zusammenentstehungs- und Gegenseitigkeits-Bedingung
Abhdngigkeits-Bedingung

Entscheidende Unterstltzungs-Bedingung (Teil 1)
Entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung (Teil II)

Vorherentstehungs- und Nachherentstehungs-Bedingung

. Wiederholungs-Bedingung

Kamma- und Vipaka-Bedingung
Nahrungs-Bedingung
Fahigkeits-Bedingung
Jhana-Bedingung
Pfad-Bedingung

Drei Paare von Bedingungen

Aspekte der 24 Bedingungen

Anhang 1
Anhang 2
Anhang 3

Glossar

Blicher

Abhidhamma-Forderverein e.V.

11
19
29
39
49
55
65
71
79
89
97
105
115
123
135
145
155
165
173
175
177
179
187
189



Vorbemerkung zur Deutschen Ubersetzung

Das englische Buch ,, The Conditionality of Life” ist offensichtlich aus Vortragen
von Nina van Gorkom entstanden und enthalt Wiederholungen und umgangs-
sprachliche Ausdriicke. Ich habe versucht, ihren Vortragsstil in der Ubersetzung
beizubehalten, und habe deshalb nur wenige Korrekturen oder Schénungen
vorgenommen. Wer Nina van Gorkom gekannt hat, wird sich sicherlich sehr
lebhaft an ihre Ausdrucks- und Lehrweise erinnern. Ich hatte das Gliick, sie
zweimal in Holland zu treffen und gelegentlich im Austausch mit ihr zu sein,
auch online. Mit Freude genehmigte sie mir die deutsche Ubersetzung und ich
mochte mich fiir ihr Vertrauen bedanken.

Die Pali-Begriffe habe ich alle kursiv gesetzt, wo nétig korrigiert und in der
Schreibweise vereinheitlicht sowie das grammatikalische Geschlecht der Pali-
Substantive verwendet. Die quasi ,eingedeutschten” Begriffe dagegen sind
groRgeschrieben und nicht kursiv.

Als Referenzen fir die zitierten Sutten wurde die heute gebrauchlichere inter-
nationale Abkilirzung verwendet, wie sie beispielsweise auch auf www.sutta-
central.net zu finden ist. Die dort eingestellten deutschen Ubersetzungen
wurden benutzt, sofern keine anderen Quellen angegeben sind. Die Zitate aus
dem Visuddhimagga wurden aus der Ubersetzung des Ehrw. Nyanatiloka ent-
nommen, unter Angabe des Kapitels und der in seiner Ubersetzung verwen-
deten Paragrafierung. Die Zitate aus dem Patthana stammen aus meiner deut-
schen Ubersetzung, die u.a. auch auf suttacentral.net zu finden ist oder tber
den Abhidhamma-Forderverein e.V. erhiltlich ist (s. Buchende).

Im Anhang und insbesondere im Glossar habe ich, wo es mir hilfreich erschien,
die vom Ehrw. Nyanatiloka verwendeten und im deutschen Sprachraum be-
kannten Ubersetzungen der Pali-Ausdriicke in eckigen Klammern ergédnzt. Im
Text finden sich gelegentlich in eckigen Klammern meine Anmerkungen zur
Ubersetzung oder es wurden entsprechende FuBnoten eingefiigt.

Nina van Gorkom ist zum Jahresende 2023 im hohen Alter von 95 Jahren von
uns gegangen. Ein kleiner Nachruf findet sich hier:
https://abhidhamma.de/Nachruf_Nina.pdf.

Mége diese Ubersetzung ihr Andenken hochhalten und ihre ihr eigene Art, zu
lehren und zur Praxis zu ermutigen, bewahren.

Agganyani
Bruckmhl, im Herbst 2025



Vorwort

Die Lehre des Buddha (iber die Bedingungen fiir das Entstehen der Phanome-
ne unseres Lebens ist im letzten der sieben Blicher des Abhidhamma, dem
Patthana oder ,Bedingungszusammenhange” dargelegt. In der Nacht, in der
der Buddha Erleuchtung erlangte, durchdrang er all die verschiedenen Bedin-
gungen flir die Phdnomene, die entstehen, und er kontemplierte die Abhdngige
Entstehung (paticcasamuppada), die Bedingungen, warum wir im Kreislauf von
Geburt und Tod sind, und den Weg zur Auflésung dieser Ursachen. Wir erfah-
ren in der Einleitung der Atthasalini (Darlegung der Bedeutung, dem Kommen-
tar zur Dhammasangani, dem ersten Buch des Abhidhamma), dass der Buddha
wahrend der vierten Woche nach seiner Erleuchtung im ,Juwelen-Haus” im
Nord-Westen saR und tGber den Abhidhamma nachdachte. Spater wurde der
Abhidhamma in sieben Blichern aufgezeichnet. Wir lesen:

»-. Und wahrend er den Inhalt der ,Dhammasangani” kontemplierte,
sandte sein Korper keine Strahlen aus; und so auch bei der Kontempla-
tion der nachsten finf Blicher. Aber als er zum ,,Grofen Buch” kam und
anfing, die vierundzwanzig universellen Bedingungszusammenhange zu
betrachten, fand seine Allwissenheit darin zweifellos ihren Raum. Denn
wie der groRe Fisch Timirati-pingala nur im groRen Ozean mit 84000
Yojanas an Tiefe Raum findet, so findet seine Allwissenheit ausschlieR-
lich im GroRRen Buch Raum. Strahlen von sechserlei Farbe gingen vom
Korper des Lehrers aus als er mittels seiner Allwissenheit, die eine sol-
che Gelegenheit gefunden hatte, liber den subtilen und schwer ver-
standlichen Dhamma nachdachte: indigofarbene, goldene, rote, weille,
gelbbraune und schillernde...”

Die Lehre der Bedingungszusammenhange ist tief und es ist nicht einfach, das
Patthana zu lesen, aber wir kénnten zumindest damit anfangen verschiedene
Bedingungen zu studieren und sie im taglichen Leben zu Gberpriifen. Bevor wir
die Lehren des Buddha kannten, dachten wir Gber Ursache und Wirkung auf
spekulative Art und Weise nach. Wir haben vielleicht Gber den Ursprung des
Lebens nachgedacht, Gber den Ursprung der Welt, vielleicht Gber Ursachen
und Wirkungen in Bezug auf die Ereignisse des Lebens, aber wir haben die wirk-
lichen Bedingungen fiir die Phdnomene des Lebens nicht durchdrungen. Der
Buddha lehrte den Weg Verstandnis zu entwickeln fiir das, was im absoluten
oder letztendlichen Sinn wahr ist. Wir kdnnen das Patthana nicht verstehen,
wenn wir den Unterschied zwischen dem im konventionellen Sinn Wirklichen
und dem im letztendlichen Sinn Wirklichen nicht kennen. Kérper und Geist sind
im konventionellen Sinn real oder wirklich, aber nicht im letztendlichen Sinn.



Was wir Kérper und Geist nennen, sind temporare Kombinationen verschie-
dener Wirklichkeiten, die aufgrund von bedingenden Faktoren entstehen und
dann sofort wieder vergehen. Sie werden von neuen Wirklichkeiten abgeldst,
die wiederum verschwinden, und so geht das Leben weiter. Korper, Geist,
Person oder Wesen existieren nicht im letztendlichen Sinn. Geistige Phano-
mene, nadma, und physikalische Phdnomene, riipa, sind im letztendlichen Sinn
wirklich, aber sie sind lediglich voriibergehende Phdnomene. Die letztendliche
Wabhrheit ist nicht abstrakt. Letztendliche Wirklichkeiten, in Pali paramattha
dhammas, haben jeweils ihre eigenen, unverdanderlichen Eigenschaften. Wir
kénnen den Namen dndern, aber die Charakteristik bleibt gleich. Sehen ist eine
letztendliche Wirklichkeit, es erfahrt ein sichtbares Objekt, das durch die Augen
erscheint; es ist fiir jeden wirklich, es hat seine eigene unveranderliche Eigen-
schaft. Arger hat seine eigene Charakteristik, er ist fiir jeden wirklich, egal wie
wir ihn nennen. Letztendliche Wirklichkeiten kénnen direkt erfahren werden,
wenn sie durch die Augen, Ohren, Nase, Zunge, den Kérpersinn oder den Geist
erscheinen. Sie entstehen aufgrund geeigneter Bedingungen.

Es gibt vierundzwanzig Klassen von Bedingungen, die im Patthana aufgezahlt
sind. Um diese zu verstehen, ist es wichtig, die Wirklichkeiten, auf die sich diese
Bedingungszusammenhange beziehen, genau zu kennen. Die Dhammasangani,
das erste Buch des Abhidhamma, ist eine analytische Darstellung aller Klassen
von Bewusstsein, cittas, und ihrer begleitenden Geistesfaktoren, cetasikas,
sowie aller physikalischen Phanomene, ripas. Die Dhammasangant erklart,
welche cetasikas welche cittas begleiten?. Sie erklart, welche ripas zusammen
in einer Gruppe entstehen und die Faktoren, die ripas hervorbringen, namlich
kamma, citta, Nahrung und Temperatur. Die verschiedenen Arten von Bedin-
gungen werden jedoch nicht detailliert beschrieben. Das Patthana beschreibt
alle moéglichen Beziehungen zwischen den Phanomenen im Detail. Jede Wirk-
lichkeit in unserem Leben kann nur durch das Zusammentreffen verschiedener
Bedingungen entstehen, die auf sehr komplizierte Weise zusammenwirken.
Das Hoéren wird durch Tone bedingt, die auf das Sinnesorgan Ohr treffen.
Sowohl Ton als auch Ohr sind ripas, die auch aufgrund ihrer eigenen Bedin-
gungen entstehen und vergehen. Somit kann das Horen, die Wirklichkeit, die
sie bedingen, auch nicht von Dauer sein; es muss auch vergehen. Jede bedingte
Wirklichkeit kann nur fiir einen extrem kurzen Moment existieren. Wenn wir
dies verstehen, wird es leichter zu erkennen sein, dass es kein Selbst gibt, das
die Kontrolle tGber die Wirklichkeiten austiben kann. Wie kdnnten wir kontrol-
lieren, was sofort wegfallt? Wenn wir unsere Hande bewegen, wenn wir gehen,

1 Es gibt nur ein citta zu einer Zeit, aber es wird von etlichen cetasikas begleitet, die jeweils ihre
eigene Funktion ausliben.



wenn wir lachen oder weinen, wenn wir anhaften oder besorgt sind, gibt es
Bedingungen fir solche Momente. Das Patthana hilft uns, die tiefer liegenden
Motive fur unser Verhalten und die Bedingungen fiir unsere Geistesbefleckun-
gen zu verstehen. Es erklart zum Beispiel, dass kusala, Heilsames, das Objekt
von akusala citta, unheilsamem citta, sein kann. Zum Beispiel kann aufgrund
von GroRzlgigkeit, die heilsam ist, Anhaftung, falsche Ansicht oder Dinkel
entstehen, die unheilsame Wirklichkeiten sind. Das Patthana erklart auch, dass
akusala das Objekt von kusala sein kann, wenn beispielsweise akusala mit
Einsicht betrachtet wird. Dies ist ein wesentlicher Punkt, der oft Gbersehen
wird. Wenn man glaubt, dass akusala nicht das Objekt von Gewahrsein und
rechtem Verstandnis sein kann, kann der rechte Pfad nicht entwickelt werden.

Die Aufzdhlungen und Klassifizierungen im Patthana mogen auf den ersten
Blick trocken und schwerfallig erscheinen, aber wenn man sie sorgfaltig be-
trachtet, stellt man fest, dass sie sich mit den Wirklichkeiten des taglichen
Lebens befassen. Das Studium des Abhidhamma kann sehr lebendig und inte-
ressant werden, wenn unser Wissen in unserer eigenen Situation angewendet
wird. Es kann klarer verstanden werden, dass kusala citta und akusala citta
aufgrund unterschiedlicher Bedingungen entstehen. Man mag bezweifeln, ob
es hilfreich ist, Details Gber die Wirklichkeiten und ihre Bedingungen zu ken-
nen. Es ist von Vorteil, weniger Unwissenheit liber uns selbst zu haben.

Geistesbefleckungen kénnen nicht sofort beseitigt werden, es wird immer
noch Traurigkeit, Sorge und Frustration geben. Wenn man jedoch klarer ver-
steht, dass Wirklichkeiten aufgrund ihrer eigenen Bedingungen entstehen,
wird man weniger geneigt sein das zu tun, was unmoglich ist: das zu @ndern
und zu kontrollieren, was aufgrund von Bedingungen entstanden ist. Wenn
man mehr Verstandnis hat, wird man weniger von seinen Erfahrungen beses-
sen sein und mehr Geduld haben. Das Patthana erklart, wie das Entstehen von
kusala und akusala in der Gegenwart Bedingung fir das Entstehen von kusala
und akusala in der Zukunft ist. Auf jedes citta, das entsteht und vergeht, folgt
unmittelbar ein nachfolgendes citta, und daher kdnnen sich von Moment zu
Moment heilsame und unheilsame Neigungen ansammeln. Das Verstandnis,
das jetzt entsteht, verschwindet zwar wieder, aber es hat sich angesammelt
und kann somit wachsen. Es kann sich zu direktem Verstandnis der Wirklich-
keiten entwickeln und schlieBlich zur Erleuchtung fithren. Das Studium des
Patthana kann uns ermutigen, Verstandnis zusammen mit allen guten Eigen-
schaften zu entwickeln.

Der Leser wird es schwierig finden, die Dauer von ripa zu studieren, die sieb-
zehn citta-Momenten entspricht. Wir kénnten diese Momente niemals zahlen,
sie gehen zu schnell voriiber. Das Wissen (iber die Dauer von rdpa hilft uns je-



doch zu erkennen, dass ripa langer dauert als citta. Ripa ist in seinem Entste-
hens-Moment schwach, aber nach seinem Entstehen kann es citta bedingen.
Ein ripa kann mehrere cittas bedingen, da es langer dauert als citta. Zum Bei-
spiel kann das ripa, das ein Sinnesobjekt ist (Farbe, Ton usw.), eine Reihe von
cittas bedingen, die in einem Sinnestor-Prozess durch die Objekt-Bedingung
entstehen, das heilft dadurch, dass es das Objekt ist, das die cittas erfahren.
Die riipas, die die Sinnesorgane (Augen, Ohren usw.) sind, kénnen als Grund-
lage, als Ursprungsort, citta bedingen. Das Wissen lber die Dauer von ripa und
citta verdeutlicht somit ihre Beziehung.

Abhidhamma, Suttanta und Vinaya weisen alle auf dasselbe Ziel hin: die Auslé-
schung der falschen Ansichten und aller anderen Geistesbefleckungen. Wenn
wir das Patthana studieren, werden wir an dieses Ziel erinnert. Einige Leute
bezweifeln, dass der Buddha selbst die vierundzwanzig Klassen von Bedingun-
gen gelehrt hat. Sie fragen sich, warum diese in den Sutten nicht aufgezahlt
wurden. Aber der Kern der Lehre liber Bedingungen ist auch in anderen Teilen
der Lehre zu finden. In den Sutten lesen wir zum Beispiel Uber Jhana-Faktoren
und Pfad-Faktoren und iber die Faktoren, die die Vorherrschaftsbedingung?
fir die sie begleitenden Wirklichkeiten sind, und diese gehéren zu den vierund-
zwanzig Klassen von Bedingungen, die im Patthana beschrieben werden. Die
Abhdngige Entstehung (paticcasamuppada), die Lehre des Buddha iber die
Faktoren, die die Bedingungen fiir den Kreislauf von Geburt und Tod sind, und
auch diejenigen Faktoren, die die Freiheit vom Kreislauf bedingen, finden sich
in allen Teilen der Schriften. Die Lehre der Abhédngigen Entstehung ist eng mit
der Lehre des Patthana verbunden, und das Abhdngige Entstehen kann ohne
Kenntnis der verschiedenen Arten von Bedingungen, wie sie im Patthana ge-
lehrt werden, nicht verstanden werden. Der Zweifel wird nur verschwinden,
wenn wir die verschiedenen Arten von Bedingungen griindlich untersuchen,
denn dann kdnnen wir selbst sehen, ob die Inhalte des Patthana mit der Wahr-
heit Gbereinstimmen oder nicht.

Die vierundzwanzig Bedingungen wurden auch vom groRen Kommentator Bud-
dhaghosa im Visuddhimagga (Der Weg zur Reinheit?) erklart. Buddhaghosa, der
zu Beginn des filinften Jahrhunderts n. Chr. in Sri Lanka lebte, editierte altere
Kommentartexte, die er dort vorfand.

2 Spater werde ich diese Arten von Bedingungen behandeln.
3 [Anm. d. Ubers.:] Fiir die deutsche Ubersetzung wurde aus Nyanatilokas Ubersetzung zitiert. Die
Autorin verwendete die Ubersetzung des Ehrw. Nanamoli, Colombo, 1964.



Aus Griinden der Genauigkeit habe ich Pali-Begriffe neben der englischen®
Ubersetzung dieser Begriffe verwendet. In verschiedenen englischen Lehrbii-
chern wurde ein und derselbe Pali-Begriff mit verschiedenen englischen Wor-
tern Ubersetzt, und daher kann es zu Unklarheiten kommen, welche Wirk-
lichkeit mit diesem oder jenem englische Wort gemeint ist. Nur ein Teil des
Patthana wurde von Ven. U Narada ins Englische Gbersetzt. Diese aus zwei Ban-
den bestehende Arbeit ist unter dem Titel ,Conditional Relations” bei der Pali
Text Society erhiltlich. Der ,Guide to Conditional Relations*, den der Uberset-
zer auch schrieb, ist eine hilfreiche Einfiihrung in die Lektiire des Patthana®.
Alle von mir zitierten Texte sind bei der Pali Text Society erhaltlich.

In Thailand lehrt und erklart Frau Sujin Boriharnwanaket den Dhamma in Vor-
tragen, Radioprogrammen und Zusammenkinften. Im Bovoranives-Tempel in
Bangkok hielt sie duRerst inspirierende Vortrage liber die Bedingungszusam-
menhange. Sie betonte immer wieder, dass sich die Bedingungen auf diesen
Moment, auf das tagliche Leben beziehen. Ich habe viele ihrer lebendigen
Beispiele und ihrer Zitate aus den Schriften fiir dieses Buch iber Bedingungen
verwendet.

Ich habe einen Anhang hinzugefigt, in dem ich einige Begriffe des Abhidham-
ma erlautere, um das Lesen dieser Studie tGber die Bedingungen zu erleichtern.

In Kommentaren wurde gesagt, dass der Buddhismus niedergehen und die
buddhistischen Schriften verschwinden werden. Der Abhidhamma und insbe-
sondere das Patthana werden als erstes verloren gehen. Das Patthana ist tief-
grindig und schwer zu verstehen. Ich hoffe, ich kann mit diesem Buch dazu
beitragen, das Interesse am Patthana zu wecken. Moge der Abhidhamma noch
lange Zeit erhalten bleiben. Dies wiirde auch den Bestand der anderen Teile
der Schriften, des Vinaya und des Suttanta, sichern.

Theoretische Kenntnis der Bedingungen ist nicht der Zweck des Patthana. Be-
dingungen kénnen nicht durch bloRRes intellektuelles Verstandnis erfasst wer-
den. Das Patthana hilft uns, die Wahrheit des Nicht-Selbst besser zu verstehen.
Dadurch ermutigt es uns, den achtfachen Pfad zu entwickeln, ein direktes Ver-
standnis aller Wirklichkeiten zu entwickeln, die durch die fiinf Sinnestore und
durch das Geisttor erscheinen. Wenn das Verstandnis von nama, geistigen Pha-
nomenen, und rdpa, physikalischen Phdanomenen, bis zum Grad der zweiten

4 [Anm. d. Ubers.:] gilt auch hier in der deutschen Ubersetzung

5 Siehe auch ,Guide to the Abhidhamma Pitaka®, Kapitel VII, des Ehrw. Nanatiloka, B.P.S. Kandy
[Deutsche Ubersetzung: ,Fiihrer durch den Abhidhamma-Pitaka“, Abhidhamma-Férderverein,
2020], und ,, The Buddhist Philosophy of Relations”, des Ehrw. Ledi Sayadaw, Department of
Religious Affairs, Rangoon, Myanmar.



Einsichtsstufe® entwickelt wurde, wird die Bedingtheit der Wirklichkeiten di-
rekt verstanden. Wenn die Bedingungen klarer verstanden werden, klammern
wir uns nicht so leicht an ein Selbst, das das Gewahrsein von ndma und ripa
kontrollieren kénnte. So kann uns das Patthana helfen, der richtigen Praxis zu
folgen. Es ist vor allem die rechte Praxis des achtfachen Pfades, die das Uber-
leben der Lehren des Buddha fordern kann.

6 Einsicht, direktes Verstandnis von ndma und rdpa, wird in mehreren Stufen entwickelt, bis die
Wirklichkeiten bei der Erlangung der Erleuchtung gesehen werden, wie sie wirklich sind. Die
zweite Stufe [paccaya parigaha fidgna, die Erkenntnis der Bedingungen fiir nama und ripa] kann
nicht vor der ersten Stufe [namarapa pariccheda fiana] verwirklicht werden: das Wissen um den
Unterschied zwischen der Charakteristik von ndma und riapa.

10



1. Einleitung

Es ist kein Zufall, dass wir in Existenzebenen geboren sind, in denen wir Objekte
durch die Sinne erfahren kénnen, und dass wir mit Sinnesorganen ausgestattet
sind, durch die wir solche Objekte erfahren kénnen. Auch in friheren Leben
haben wir Farbe, Ton und andere Sinnesobjekte erlebt. Wir haben uns in der
Vergangenheit an diese Objekte geklammert und wir klammern uns gegen-
wartig immer wieder an sie, so dass Anhaftung zu einer tief verwurzelten
Tendenz geworden ist. Anhaftung entsteht nicht mit jedem Bewusstseins-
moment, citta, aber die Tendenz zur Anhaftung wird von einem Moment zum
nachsten, von Leben zu Leben ,,weitergetragen®. Jedes citta, das entsteht, fallt
vollstandig weg, aber das nachste citta folgt ihm. In der ununterbrochenen
Serie von cittas, die standig aufeinander folgen, werden Neigungen zu Gut und
Bose weitergetragen.

Wir alle haben Anhaftung angesammelt. Sobald wir zum Beispiel einen Bissen
leckeren Essens auf unserer Zunge haben, hat Anhaftung an den Geschmack
eine Gelegenheit zu entstehen. In der menschlichen Existenzebene gibt es viele
Gelegenheiten, an Sinnesobjekte anzuhaften. Es gab weise Menschen, auch vor
der Zeit des Buddha, die den Nachteil der Erfahrung von Sinnesobjekten sahen.
Sie praktizieren Ruhe-Meditation bis zum Stadium der Vertiefung, jhana, um
die Anhaftung an Sinnesobjekten voriibergehend zu unterdriicken. Jhéana cittas
der verschiedenen Stadien von jhana kénnen Resultate in Form einer Wieder-
geburt in hoheren Ebenen des Daseins hervorbringen, in denen es weniger Sin-
neseindriicke oder Gberhaupt keine gibt. In diesen Ebenen muss man keine
Nahrung zu sich nehmen, um am Leben zu bleiben, es gibt keine Bedingungen
far den Genuss von Geschmack. Durch die Kultivierung von jhana wird Anhaf-
tung jedoch nicht ausgelscht. Solange Anhaftung noch nicht beseitigt ist, wird
es zu einer Wiedergeburt kommen. Wenn die Lebensspanne in einer hGheren
Ebene beendet ist, kann man in einer Ebene wiedergeboren werden, in der
man sich wieder an Sinnesobjekte klammert und noch mehr Anhaftung an-
sammelt, es sei denn, man entwickelt die Weisheit, die Anhaftung ausléschen
kann.

Die Tatsache, dass wir in der menschlichen Ebene geboren sind, wo wir Ge-
schmack und alle anderen Sinnesobjekte genieRen kénnen, und auch die Tat-
sache, dass wir an ihnen anhaften, ist bedingt. Wenn wir das Wort ,Bedingung”
verwenden, sollten wir wissen, dass es nicht nur eine Art von Bedingung gibt,
die eine bestimmte Wirkung hervorruft. Es gibt viele Arten von Bedingungen
fir die Phanomene, die entstehen, und es ist wichtig, diese verschiedenen
Arten zu studieren. Wir wollen das Studium dieses Themas vielleicht aufschie-

11



ben, weil wir es fir zu schwierig halten. Aber wir sollten bedenken, dass die
Bedingungen im tdglichen Leben real sind und dass es sich nicht nur um
Begriffe aus dem Lehrbuch handelt.

Wir haben vielleicht gelernt, dass es verschiedene Arten von geistigen Pha-
nomenen, namas, und verschiedene Arten von physikalischen Phanomenen,
ripas, gibt und dass diese nur bedingte Phdnomene sind. Wenn wir die Bedin-
gungen fur das Entstehen von n@ma und ripa studieren, werden wir die Be-
deutung von ,Nicht-Selbst” besser verstehen. Das Studium der Lehren und das
Uberdenken dessen, was man gelernt hat, sind wichtige Bedingungen fiir das
Entstehen von sati, Gewahrsein, und fiir das direkte Verstandnis von Wirklich-
keiten, und dies wird schlieflich zur Ausléschung der falschen Ansicht eines
Selbst fiihren.

Gewahrsein oder Achtsamkeit, sati, ist ein sobhana cetasika, ein schoner Geis-
tesfaktor, der mit jedem heilsamen citta entsteht. Sati ist das Nicht-Vergessen
dessen, was heilsam ist, und es gibt viele Stufen von sati. Sati in der Entwick-
lung der Einsicht, Vipassana, ist sich des ndma oder ripa, das entsteht, direkt
bewusst.

Was wir fir unser Leben halten, sind in Wirklichkeit bedingte Phanomene
(sankhara dhammas), d.h. citta (Bewusstsein), cetasikas (Geistesfaktoren, die
citta begleiten) und ripa (physische Phanomene). Was aufgrund von Bedin-
gungen entsteht, ist nicht von Dauer, es muss wieder vergehen. Citta, cetasika
und rdpa sind also unbestandig. Nibbdna ist der unbedingte dhamma, er ent-
steht nicht und er vergeht nicht.

Citta erfahrt etwas, es ist sich eines Objektes bewusst. Die finf Sinne und der
Geist sind die Tore, durch die citta sich der verschiedenen Objekte, die sich
prasentieren, bewusst werden kann. Citta entsteht nicht allein, sondern wird
immer von cetasikas begleitet. Cetasikas haben jeweils ihre eigene Funktion
und helfen citta beim Erkennen eines Objekts. Es gibt viele Moglichkeiten,
cittas zu klassifizieren, und eine davon ist die Klassifizierung anhand von vier
Ljatis“ oder Klassen (jati bedeutet wortlich Geburt oder Natur). Es gibt vier
jatis, anhand derer die unterschiedliche Natur von cittas gezeigt wird:

— kusala (heilsam)

— akusala (unheilsam)

— vipdka (Resultat, das angenehm oder unangenehm sein kann)
— kiriya (weder Ursache noch Resultat, unwirksam; funktional)

Cetasikas sind von der gleichen jati wie das citta, das sie begleiten. Es gibt
sieben cetasikas, die ,Universellen” (sabba-citta-sadhdrana), die jedes citta

12



begleiten’. Es gibt sechs cetasikas, die ,Gelegentlichen” (pakinnaka), die mit
cittas der vier jatis entstehen, aber nicht mit jedem citta®. Dariiber hinaus gibt
es akusala cetasikas, die nur mit akusala cittas entstehen, und es gibt sobhana
(schone) cetasikas, die nur mit sobhana cittas entstehen. In den Existenz-
Ebenen, in denen es ndma und rdpa gibt, entstehen citta und die begleitenden
cetasikas auf derselben physischen Grundlage (vatthu)®, sie erfahren dasselbe
Objekt und sie vergehen zusammen. Citta und cetasikas gehoren zur selben
Bewusstseinsebene’: Sie kénnen von der Sinnessphére sein, sie kénnen jhdna
citta sein, d.h. riipavacara oder ariipavacara, oder sie konnen lokuttara (Uber-
weltlich) sein und nibbana erfahren. Citta und cetasikas bedingen sich auf ver-
schiedene Weise, wie wir sehen werden.

Rapas, physikalische Phdnomene, treten nicht einzeln auf, sondern in Gruppen,
die durch kamma, citta, Hitze oder Nahrung hervorgerufen werden kénnen?’,
So sehen wir, dass es keine Wirklichkeit gibt, die einzeln entsteht. Wirklich-
keiten entstehen nicht aus eigener Kraft, sondern sind abhangig von anderen
Phanomenen, die sie entstehen lassen. AulRerdem entsteht keine Wirklichkeit
aus einer einzigen Ursache, sondern mehrere Bedingungen zusammen bewir-
ken das Entstehen von Wirklichkeiten. Wenn wir zum Beispiel kdstlichen Kase
schmecken, gibt es verschiedene Bedingungen fir das Schmeckbewusstsein.
Das Schmeckbewusstsein ist ein vipaka citta, ein Resultat, das von kamma er-
zeugt wird. Es wird auch von ripa, dem Geschmackssinn, bedingt, der ebenfalls
von kamma erzeugt ist. Der Geschmackssinn ist der physische Ursprungsort
oder die Grundlage (vatthu) fur das Schmeckbewusstsein und das Tor (dvara),
durch das das Schmeckbewusstsein den Geschmack erfahrt. Das ripa, das
Geschmack ist, ist eine Bedingung fiir das Schmeckbewusstsein, indem es sein
Objekt ist. Kontakt, phassa, ein cetasika, das jedes citta begleitet, , kontaktiert”

7 Das sind Kontakt, Gefiihl, Erinnerung oder Wahrnehmung (safifia), Absicht oder Wille, Konzen-
tration, Lebensfahigkeit und Aufmerksamkeit.

8 Das sind: Gedankenfassung, Uberdenken [Nyanatiloka: diskursives Denken], Entschlossenheit,
Anstrengung oder Energie, Interesse oder Verziickung und der Wunsch-zu-tun.

° In den Existenzebenen, in denen es nadma und rdpa gibt, entstehen cittas nicht unabhédngig vom
Korper, sie haben eine physische Grundlage oder einen Ursprungsort, vatthu, welcher ripa ist.
Zum Beispiel ist das rdpa, welches das Augen-Sinnesorgan ist, die Grundlage fiir Sehbewusstsein,
und die anderen Sinnesorgane sind die Grundlagen fiir die entsprechenden Sinnes-Wahrneh-
mungen.

10 Existenzebene bezieht sich auf den Ort, wo man geboren ist, so wie die Menschenwelt, die
Hollenwelt oder eine himmlische Ebene. Bewusstseins-Ebene bezieht sich auf die Natur des
citta, namlich cittas der Sinnessphéare, welche Sinnesobjekte erfahren, jhana cittas, welche Me-
ditationsobjekte in Vertiefung erfahren oder lokuttara cittas, welche nibbana, den unbedingten
dhamma, erfahren.

1 Die verschiedenen riapa-Gruppen des Kérpers werden von einem dieser vier Faktoren erzeugt,
und rdpas, die nicht vom Korper sind, werden nur durch Temperatur erzeugt.

13



den Geschmack, so dass das Schmeckbewusstsein ihn erfahren kann. Ohne
phassa kdnnte citta kein Objekt erfahren.

Wenn wir verstehen, dass jede Wirklichkeit von einer Vielzahl von Bedingungen
abhangt, glauben wir weniger leicht, dass Schmerz und Vergniigen von einem
Selbst kontrolliert werden kénnen. Es gibt viele Momente der Freude und des
Schmerzes, die jeweils durch ihre eigenen Bedingungen hervorgerufen wer-
den. Wenn wir die Bedingungen fiir die entstehenden Phanomene studieren,
werden wir besser verstehen, dass es kein Selbst gibt, das irgendeine Macht
Uber sie hat.

Nama bedingt ripa und riapa bedingt nama. Wir lesen im Visuddhimagga (Kap.
XVIII, 595) Uber die gegenseitige Abhangigkeit von nadma und ripa:

... Gleichwie ndmlich bei zwei Rohrbiindeln, die so aufgestellt sind, dass
sie sich gegenseitig stiitzen, das eine dem anderen eine Stitze bietet
und, wenn das eine fallt, auch das andere fallen muss: genau so sind im
Fiinfgruppendasein? das Geistige und das Kérperliche gegenseitig be-
dingt, und das eine bildet fiir das andere eine Stiitze, so dass, wenn das
eine im Tode fallt, auch das andere fallen muss. Darum sagen die Alten
Meister:

,Als Paar sind Geist und Korper beide
Sich gegenseitig eine Stiitze;

Sobald die eine Stlitze bricht,
Zerbrechen all zwei zugleich.”

Ferner, wenn da bedingt durch eine vom Trommelschlegel angeschla-
genen Trommel ein Ton entsteht, so ist doch die Trommel eines, der Ton
ein anderes, und Trommel und Ton sind unvermengt, denn die Trommel
ist an sich ohne Ton und der Ton ohne Trommel. Genau so, wenn da in
Abhangigkeit von der in den physischen Grundlagen, Sinnentoren und
Objekten bestehenden Korperlichkeit das Geistige entsteht, so ist doch
das Korperliche eins, ein anderes aber das Geistige, und das Geistige
und das Korperliche sind unvermengt, denn das Geistige ist leer an
Korperlichem und das Kérperliche leer an Geistigem. Wie also durch die
Trommel bedingt der Ton entsteht, so entsteht durch das Kérperliche
bedingt das Geistige...”

12 Die bedingten Phdnomene unseres Lebens konnen als fiinf khandhas oder (Daseins-)Gruppen
klassifiziert werden: ripakkhandha, vedanakkhandha (Gefuhl), safifiagkkhandha (Wahrnehmung
oder Erinnerung), sankharakkhandha (Geistesformationen, alle cetasikas auer Gefiihl und

Wahrnehmung), und vififianakkhandha (Bewusstsein).

14



Wenn wir achtsam auf ndma und ripa sind, werden wir ihre verschiedenen
Merkmale zu unterscheiden lernen und somit ndma und ridpa nicht verwech-
seln und sie als bedingte Wirklichkeiten erkennen, als Nicht-Selbst.

Der Visuddhimagga (Kap. XVII, 532/533) definiert Bedingung, paccaya, wie
folgt:

»-.. Wenn ein Ding dadurch, dass es eines anderen Dinges nicht erman-
gelt, bestehen bleibt oder entsteht, so gilt jenes andere Ding als seine
Bedingung. Was ihr Merkmal aber anbetrifft, so hat die Bedingung das
Merkmal des Unterstiitzens. Ein Ding ndmlich, das einem anderen Dinge
zum Bleiben oder Aufsteigen eine Unterstiitzung bietet, wird als die Be-
dingung fir das letztere bezeichnet. Die Worte wie Bedingung, Wurzel,
Grund, Ursache, Entstehung, Ursprung u. dgl. sind dem Sinne nach alle
ganz gleich und nur dem Wortlaute nach verschieden...”

Es gibt also bedingende Phanomene, paccaya-dhammas, und bedingte Phidno-
mene, paccayupanna-dhammas.

Im Patthana gibt es eine dreifache Aufteilung der Wirklichkeiten, die auch an
anderen Stellen im Abhidhamma zu finden ist. Wirklichkeiten kénnen sein:
kusala (heilsam; dort Ubersetzt als ,faultless”, fehlerfrei), akusala (unheilsam;
Jfaulty”, fehlerhaft) und avyakata (unbestimmt, ,indeterminate”). Avyakata
umfasst vipaka und kiriya cittas und cetasikas, sowie ripa und nibbana.

Das Patthana befasst sich mit vierundzwanzig Klassen von Bedingungen und
erklart die Phdnomene ausfihrlich, die mittels dieser verschiedenen Bedingun-
gen andere Phdanomene bedingen. Man mag sich fragen, ob so viele Details
notwendig sind.

Wir lesen in , The Guide“*® (Netti-Pakaranam, Part I, 16 Modes of Conveying,
VI, Knowledge of the Disposition of Creatures' Faculties, paragraph 587):

,Hier erteilt der Erhabene einer Person mit scharfsinnigen Fahigkeiten
Ratschlage in Kiirze; der Erhabene erteilt einer Person mit mittleren
Fahigkeiten Ratschlage in Klirze und im Detail; der Erhabene erteilt einer
Person mit stumpfen Fahigkeiten Ratschlage im Detail.”

Der Buddha lehrte denjenigen, die die Wahrheit nicht schnell erfassen konn-
ten, den Dhamma ausfihrlich. Die Menschen von heute unterscheiden sich von
den Menschen zu den Zeiten des Buddha, die selbst wahrend einer Lehrrede
schnell Erleuchtung erlangen konnten. Das Patthana ist keine Theorie, es lehrt

13 Ein alter Fuhrer fir Kommentatoren, aus dem auch Buddhaghosa zitierte. Es wird angenommen,
dass er zwischen dem 3. Jh. v. Chr. und dem 5. Jh. n. Chr. von Indien nach Sri Lanka kam.

15



die Wahrheit der bedingten Phanomene in unserem eigenen Leben und dies
kann Uberprift werden. Wenn wir nur die Theorie der verschiedenen Bedin-
gungen lernen, werden wir den Abhidhamma falsch verstehen und dies fiihrt
zu geistiger Verwirrung, zu Wahnsinn. Wir lesen in der , Darlegung der Bedeu-
tung” (Atthasalini, Einleitung, 24)%*:

,»-.. EIn dem Abhidhamma schlecht nachfolgender Monch geht tiber den
Gedanken(-Kreis) der Lehre hinaus und gribelt Gber die ,Unerdenkba-
ren Dinge’. Hierdurch fallt er in geistige Verwirrung...”

Wir sollten den Zweck des Studiums der Bedingungen, wie sie im Patthana
gelehrt werden, im Auge behalten. Jeder Abschnitt veranschaulicht die Wahr-
heit, dass das, was wir fuir das Selbst halten, nur bedingte Phdnomene sind. Wir
vergessen die Wahrheit standig wieder und missen daher immer wieder er-
innert werden.

Wir lesen im Visuddhimagga (Kap. XX, 611), dass die funf khandhas (bedingte
namas und ripas) ,,wie Siechtum sind, weil sie durch Bedingungen im Gange
gehalten werden missen und eine Quelle der Krankheiten bilden”. Die khan-
dhas entstehen aufgrund von Bedingungen, und was aufgrund eines Zusam-
mentreffens von Bedingungen entsteht, ist nicht ewig, es muss vergehen.
Daher kénnen die khandhas keine echte Zuflucht sein, sie sind dukkha, unbe-
friedigend. Weiterhin lesen wir, dass sie ein Ungllck, ein Leiden, eine Pest,
keine Sicherheit, kein Schutz sind, ein Morder, weil sie das Vertrauen brechen
wie ein Feind, der sich als Freund ausgibt.

Wir haften an den khandhas an, wir wollen, dass sie immer wieder entstehen.
Wir wiinschen uns, dass das Leben weitergeht. Solange wir die Geistesbe-
fleckungen nicht beseitigt haben, werden die khandhas bei der Geburt weiter-
hin entstehen. Wir flihren kamma aus, gute oder bose Taten, die zu Resultaten
in Form einer zukinftigen Wiedergeburt fiihren kénnen. Wir laufen immer
noch Gefahr, dass akusala kamma eine ungliickliche Wiedergeburt erzeugt?®.
Kamma wird akkumuliert und ist daher fahig, spater Resultate hervorzubrin-
gen. Nicht nur kamma, sondern auch Geistesbefleckungen werden akkumu-
liert. Da viel mehr akusala cittas als kusala cittas entstehen, hdufen wir immer

14 Zitiert aus der deutschen Ubersetzung des Ehrw. Nanaponika. Die Autorin hatte die englische
Ubersetzung , The Expositor” von Pe Maung Tin verwendet, die wortlich tibersetzt wie folgt
lautet: ,,... Der Bhikkhu, der im Abhidhamma schlecht ausgebildet ist, ergeht sich im Geist
bermaRig in metaphysischen Abstraktionen und denkt das Undenkbare. Infolgedessen be-
kommt er geistige Verstérung...”

15 Diejenigen, die eine der Stufen der Erleuchtung erlangt haben, die Ariyas, haben keine Bedin-
gungen mebhr fiir eine ungliickliche Wiedergeburt.

16



wieder Geistesbefleckungen an, und diese verursachen Sorge. Akusala cittas,
die in der Vergangenheit entstanden sind, bedingen das Entstehen von akusala
cittas in der Gegenwart und in der Zukunft. Die latenten Tendenzen von aku-
sala sind wie Mikroben, die den Korper befallen, und sie kénnen jederzeit aktiv
werden, wenn die Bedingungen dafir glinstig sind. Solange die khandhas nicht
vollstdndig durch Einsicht verstanden wurden, haben die Geistesbefleckungen
einen Boden, auf dem sie wachsen kdénnen; sie sind nicht aufgegeben und
somit geht der Kreislauf von Geburt und Tod weiter. Um die khandhas schlieB-
lich vollstandig zu verstehen, sollten wir lernen, was die Bedingungen fiir das
Entstehen der Phanomene sind. Daher ist es nitzlich, die vierundzwanzig Be-
dingungen zu studieren, die im Patthana behandelt werden.

17






2. Wurzel-Bedingung

Die erste Bedingung, die im Patthana erwdhnt wird, ist die Wurzel-Bedingung,
hetu-paccaya. Es gibt drei akusala hetus: lobha, Anhaftung, dosa, Aversion, und
moha, Unwissenheit, und diese kdnnen viele Grade haben. Lobha kann eine
leichte Begehrlichkeit sein, aber auch Anhaftung, Gier oder Habgier. Dosa kann
eine leichte Aversion sein, aber auch so intensiv wie Arger oder Hass. Moha ist
Unwissenheit Gber die Wirklichkeit, die Unwissenheit dartber, was kusala oder
akusala ist, und die Unwissenheit tUiber die vier edlen Wahrheiten'®. Moha ist
die Wurzel von allem, was akusala ist, und entsteht mit jedem akusala citta. Es
gibt drei sobhana (schone) hetus: alobha, Nicht-Anhaftung oder GroRziigigkeit,
adosa, Nicht-Aversion oder Freundlichkeit, und amoha, pafifia oder rechtes
Verstandnis. Die drei sobhana hetus konnen viele Grade haben, sie kbnnen
sogar lokuttara (Uberweltlich) sein, wenn sie ein lokuttara citta begleiten, das
nibbana erfahrt.

Diese sechs Wurzeln sind eigentlich cetasikas, Geistesfaktoren, die das citta
begleiten. Sie werden als Wurzeln bezeichnet, weil sie das feste Fundament
des citta sind. So wie ein Baum auf seinen Wurzeln ruht und durch die Wurzeln
Saft erhalt, um zu wachsen, so sind auch die akusala cittas und sobhana cittas
von der Anwesenheit der Wurzeln abhangig und kénnen ohne sie nicht ent-
stehen. Die Wurzeln sind also machtvolle Bedingungen fir die cittas, die in
ihnen wurzeln.

Wenn ein akusala citta entsteht, wurzelt es immer in moha, und es kann zu-
satzlich die Wurzel lobha oder dosa haben. Die zwolf Arten akusala citta wer-
den nach dem hetu klassifiziert:

— acht Arten wurzeln in moha und lobha und werden lobhamila
cittas'” genannt,

— zwei Arten wurzeln in moha und dosa und werden dosamila cittas'®
genannt,

16 Die Wahrheit tber dukkha, das Leiden, Giber den Ursprung von dukkha, das Anhaften, Gber die
Beendigung von dukkha, was nibbana ist, und Uber den Pfad, der zur Beendigung von dukkha
fahrt.

17 Mala bedeutet auch Wurzel. Vier Arten werden von somanassa, einem angenehmen Gefihl,
begleitet, vier Arten von falscher Ansicht, vier Arten sind asankhdrika, nicht-angeregt oder
spontan, vier Arten sind sasankharika, angeregt. Insgesamt gibt es acht Arten.

18 Eine Art ist spontan und eine Art ist angeregt.

19



— zwei Arten wurzeln nur in moha und diese werden mohamiila
cittas'® genannt.

Alle cittas, die von sobhana hetus begleitet werden, heilen sobhana cittas.
Nicht nur kusala cittas, sondern auch vipdka cittas und kiriya cittas, die von
sobhana hetus begleitet werden, sind sobhana cittas.

Alle sobhana cittas missen in alobha und adosa wurzeln und sie kénnen zu-
satzlich in amoha, also paiifig wurzeln, miissen es aber nicht. Es gibt acht Arten
von mahdkusala cittas (kusala cittas der Sinnessphiare?®), acht Arten von maha-
vipaka cittas und acht Arten von mahakiriya cittas (des Arahat)?. Aus jeder der
drei Gruppen von je acht cittas werden vier von pafifid begleitet und vier
werden nicht von pafifid begleitet, sondern nur von den beiden sobhana hetus
alobha und adosa??. Die sobhana hetus, die diese sobhana cittas begleiten,
bedingen diese durch die Wurzel-Bedingung, hetu-paccaya.

Menschen, die Samatha, Ruhe-Meditation, entwickeln, kdonnen die Fahigkeit
zur Erlangung von jhana, Vertiefung, erreicht haben. Wenn die richtigen Bedin-
gungen gegeben sind, entstehen jhana cittas. Es gibt jhana cittas verschiedener
Stufen von ripa-jhana, feinkdrperlichem jhdana, und ardpa-jhdna, immateri-
ellem jhana®. Die ripa-jhana cittas (ripavacara cittas) und die aridpa-jhana
cittas (arapavacara cittas) haben immer die drei hetus von alobha, adosa und
pafia, denn Vertiefung ist ohne paffia nicht moglich.

Durch die Entwicklung von Einsicht, Vipassana, wachst allmahlich das rechte
Verstehen der Wirklichkeiten und wenn das Verstandnis so weit entwickelt ist,
dass Erleuchtung erlangt werden kann, entstehen lokuttara cittas, die nibbdna
erfahren. Lokuttara cittas haben immer drei hetus, sie werden von alobha
(Nicht-Anhaftung), adosa (Nicht-Aversion) und paffia begleitet; diese hetus
sind dann ebenfalls lokuttara.

19 Eines wird von Unruhe, uddhacca, begleitet genannt und eines wird von Zweifel, vicikiccha,
begleitet.

20 Magha bedeutet groR.

21 Der Arahat hat weder akusala cittas noch kusala cittas, er fihrt kein kamma aus, das zu einem
Resultat fihrt. Wenn er sobhana cittas hat, cittas, begleitet von schonen Eigenschaften, sind sie
unwirksam, mahakiriya cittas, die kein Resultat hervorbringen.

22 Aus jeder der drei Gruppen von acht Arten sind vier Arten mit pafifia verbunden, vier Arten sind
ohne pafifa, vier Arten werden von somanassa, angenehmem Gefiihl, begleitet, vier Arten
werden von upekkha, indifferentem Gefiihl, begleitet. Vier Arten sind asarikharika, spontan, vier
Arten sind sasankhdrika, angeregt.

2 Die Meditationsobjekte des ripa-jhdna hangen von Materie ab, die des ardpa-jhana dagegen
nicht, und deshalb ist aripa-jhdna ruhiger und feiner.

20



Nicht alle cittas haben hetus, es gibt auch wurzellose cittas, ahetuka cittas, die
vipaka cittas (Resultat) oder kiriya cittas (weder Ursache noch Resultat, unwirk-
sam) sein kdnnen. Wenn ein sichtbares Objekt auf den Augensinn trifft, wird es
von cittas erfahren, die im Augentor-Prozess?* entstehen; es wird durch Sehen
erfahren, das ein ahetuka vipaka citta ist, dann von anderen ahetuka cittas und
schlielich entstehen cittas, die die Funktion von javana (Impuls, AnstoR oder
,durch das Objekt laufen”) erfiillen, und diese sind (im Fall von Nicht-Arahats)
kusala cittas oder akusala cittas und somit mit hetus. Nachdem der Augentor-
Prozess beendet ist, wird das sichtbare Objekt durch das Geisttor erfahren; es
gibt das am Geisttor aufmerkende Bewusstsein, das ein ahetuka kiriya citta ist,
gefolgt von javana cittas, die kusala cittas oder akusala cittas sind.

In den Momenten von javana werden gute oder schlechte Taten ausgefiihrt.
Dabei sammelt sich kamma an, das spéater seine Wirkung entfalten kann. Man
hauft auch gute und schlechte Neigungen an, die das Entstehen von kusala
citta oder akusala citta in der Zukunft bedingen. Wenn kusala javana cittas von
pafifid begleitet werden, dem rechten Verstehen der Wirklichkeiten, sammelt
sich rechtes Verstandnis an.

Wie wir bei der Klassifizierung von cittas, die in sobhana hetus wurzeln,
gesehen haben, gibt es vipdka cittas mit hetus®®>. Kamma erzeugt Wiederge-
burtsbewusstsein, patisandhi citta, das ein vipdka citta ist, und dieses vipaka
citta kann, je nach Art und Grad des erzeugenden kamma ahetuka sein oder
von zwei Wurzeln begleitet werden, namlich alobha und adosa, oder von drei
Wourzeln, also auch von pafifia. Die Wurzeln bedingen das citta und die be-
gleitenden cetasikas durch die Wurzel-Bedingung. Alle bhavanga cittas (Le-
benskontinuum)?® und das cuti citta (Sterbebewusstsein) sind von der gleichen
Art vipdka citta wie das patisandhi citta.

Es ist wichtig zu wissen, welche Art von citta im gegenwartigen Moment auf-
taucht. Hat es Wurzeln oder ist es wurzellos? Handelt es sich um ein akusala
citta oder kusala citta? Cittas, die in lobha wurzeln, werden zwangslaufig im-
mer wieder auftauchen, da sich lobha iiber Aonen angesammelt hat. Die ersten

2 Die Objekte, die auf die sechs Tore treffen, werden von mehreren cittas erlebt, die in einem
Prozess entstehen und die jeweils ihre eigene Funktion erfiillen. Einige dieser cittas sind ahetuka
kiriya cittas, einige sind ahetuka vipaka cittas, und andere werden von Wurzeln begleitet, nam-
lich die javana cittas, die entweder kusala oder akusala cittas sind. Siehe Anhang 1.

25 Manche vipdka cittas sind ahetuka, wurzellos, wie z.B. das Sehbewusstsein oder das
Horbewusstsein, und manche vipaka cittas werden von Wurzeln begleitet.

26 Bhavanga cittas entstehen zwischen den Prozessen der cittas, sie bewahren die Kontinuitat im
Leben eines Wesens. Sie erleben nicht die Objekte, die auf die Sinne und den Geist einwirken,
sondern sie erleben ihr eigenes Objekt, das dasselbe ist wie das vom Wiedergeburtsbewusstsein
erlebte Objekt. Siehe mein ,Abhidhamma im Alltag”, Kap. 12.

21



javana cittas eines jeden Lebewesens sind lobhamdla cittas; Anhaftung ist tief
verwurzelt. Man klammert sich an alle Arten von Objekten, die sich durch die
sechs Tore zeigen, und das Anhaften ist extrem schwer zu beseitigen. Wir lesen
in der Angereihten Sammlung (AN 2.119):

,Zwei Arten des Durstes sind schwer zu Gberwinden. Welche zwei? Der
Durst nach Gewinn und der Lebensdurst. Diese beiden Arten des Durs-
tes sind schwer zu Giberwinden.”

Immer wieder wollen wir etwas fiir uns erlangen. Wenn wir morgens aufstehen
und frihstiicken, haften wir am Kaffee oder Tee an, aber wir bemerken nicht,
dass die hetus von moha und lobha vorhanden sind, die mittels der Wurzel-
Bedingung das citta bedingen. Wir haften am Sehen oder an einem sichtbaren
Objekt an, aber wir bemerken es nicht, so sehr sind wir an die Anhaftung ge-
wohnt. Wir haben Sehnsucht nach Leben, wir wollen weiterleben und Sinnes-
objekte erfahren. Deshalb gibt es immer wieder Bedingungen fiir die Wieder-
geburt. Es ist unmoglich, dass wir keine Sehnsucht nach Leben haben, nur der
Arahat hat sie ausgel6scht.

Wir wiirden gerne 6fter kusala citta haben, aber es kann nicht ohne die hetus
alobha und adosa entstehen. Ohne diese hetus kénnen wir keine heilsamen
Taten ausfiihren, wir kdnnen nicht mit Freundlichkeit und GroRziigigkeit spre-
chen. Wenn amoha, also pafifia, das kusala citta nicht begleitet, kann kein
rechtes Verstandnis der Wirklichkeiten entwickelt werden. Es gibt kein Selbst,
das hetu-paccaya, die Wurzel-Bedingung, kontrollieren kann; akusala hetus

und sobhana hetus sind anatta.

Die Wurzeln, hetus, sind die dhammas, die das citta und die begleitenden
cetasikas bedingen, und auch das ripa, das in diesem Moment von citta er-
zeugt wird. Das lobhamiila citta, das citta, das in Anhaftung wurzelt, hat zum
Beispiel zwei hetus: lobha, Anhaftung, und moha, Unwissenheit. Lobha und
moha bedingen das citta und die dazugehdrigen cetasikas durch die Wurzel-
Bedingung. Dariiber hinaus wird ripa, das vom lobhamiila citta erzeugt wird,
auch durch die Wurzeln von lobha und moha bedingt. Bei der Wurzel-Bedin-
gung entstehen die hetus, die die bedingenden Faktoren sind (die paccayas),
und die durch sie bedingten dhammas (die paccayuppanna dhammas) gleich-
zeitig. Das Patthana (Paccayaniddesa, 1) gibt die folgende Definition der
Wurzel-Bedingung:

22



,Die sechs Wurzeln stehen mit den Phanomenen?’, die mit den Wurzeln
verbunden sind, und mit durch sie erzeugter Materie durch die Wurzel-
Bedingung in Beziehung.”

Citta ist einer der vier Faktoren, die ripas hervorbringen kénnen, die anderen
sind kamma, Temperatur (utu) und Nahrung (Ghdra). Citta kann die ripa-
Gruppen erzeugen, die aus den acht untrennbaren ripas bestehen, namlich:
Festigkeit, Kohdsion, Temperatur, Bewegung, Farbe, Geruch, Geschmack und
N&hrstoff?8,

Citta erzeugt zwei Arten von AuBerungen: kdrperliche AuRerungen (kdya-
vififiatti), also Gesten, Korper- und Gesichtsbewegungen, mit denen wir unsere
Absichten ausdriicken, und sprachliche AuRerungen (vaci-vififiatti). Das citta
wird von den begleitenden cetasikas unterstiitzt, wenn es ripa erzeugt.

Wenn wir wiitend sind und dies durch unseren Gesichtsausdruck zeigen, er-
zeugt akusala citta das riipa der kérperlichen AuBerung, das durch die Wurzel-
Bedingung der hetus moha und dosa bedingt ist. Wir heben vielleicht unsere
Hand und schlagen jemand anderen. Dann wird akusala kamma durch den
Korper ausgefiihrt und die ripas sind durch die Wurzel-Bedingung bedingt.
Wenn wir einem anderen schmeicheln, um von ihm gemocht zu werden, spre-
chen wir mit lobhamdila citta. Dann ist das ripa der sprachlichen AuRerung von
moha und lobha durch die Wurzel-Bedingung hervorgebracht. Oder wir kén-
nen akusala kamma durch Sprache begehen, zum Beispiel wenn wir ligen. Wir
kénnen mit lobhamdiila citta ligen, wenn wir etwas gewinnen wollen, oder mit
dosamila citta, wenn wir jemand anderem schaden wollen. Das ripa der
sprachlichen AuRerung wird dann von den begleitenden Wurzeln durch die
Wourzel-Bedingung hervorgebracht.

Wenn wir das Haus putzen oder kochen, ist uns dann bewusst, durch welche
hetus unsere Korperbewegungen bedingt sind? In solchen Momenten kann
Bewusstheit da sein. Wir schreiben vielleicht mit Freundlichkeit, metta, an
jemanden einen Brief und dann werden die ripas, die wahrend wir unsere
Hande bewegen entstehen, von kusala citta erzeugt. Die begleitenden sobhana
hetus bedingen diese riipas durch die Wurzel-Bedingung. Es ist jedoch wahr-
scheinlich, dass akusala cittas abwechselnd mit kusala cittas entstehen. Es

27 _Phanomene” steht fir dhammas, Wirklichkeiten; ,Phianomene, die mit Wurzeln verbunden
sind” sind die Wirklichkeiten, die zusammen mit den Wurzeln entstehen, namlich citta und
cetasikas.

28 Ripas entstehen und vergehen in Gruppen oder Einheiten, und diese bestehen aus mindestens
acht rdpas, die als die untrennbaren rdpas bezeichnet werden. Manche Gruppen von rdpas
bestehen aus mehr als acht ripas, aber die acht untrennbaren missen immer vorhanden sein.

23



kann sein, dass wir nama und rdpa richtig verstehen, wahrend wir schreiben,
und dann wird das citta von alobha, adosa und amoha begleitet.

Das Wiedergeburtsbewusstsein (patisandbhi citta) ist ein vipaka citta, das Resul-
tat von kamma, einer in der Vergangenheit begangenen Tat. Das Wiederge-
burtsbewusstsein kann ahetuka (wurzellos) sein und in diesem Fall wird man
behindert geboren?. Oder das patisandhi citta kann von zwei oder drei so-
bhana hetus begleitet sein, je nach der Art des kusala kamma, das es erzeugt.
Wenn das patisandhi citta in sobhana hetus wurzelt, bedingen diese hetus das
citta, die begleitenden cetasikas und die rdpas, die durch kamma erzeugt
werden und gleichzeitig mit dem patisandhi citta entstehen.

Das patisandhi citta kann kein ridpa erzeugen, aber in den Existenzebenen, in
denen es nadma und ripa gibt, den finf-khandha-Ebenen, werden die im
Moment der Geburt entstehenden ripas durch kamma erzeugt. So sind sowohl
das patisandhi citta als auch die ripas, die im selben Moment entstehen, das
Resultat von kamma, einer zuvor begangenen Tat. Im Fall des Menschen
erzeugt kamma im ersten Moment des Lebens drei Gruppen von ripa, eine
Gruppe mit der Herz-Grundlage®°, eine Gruppe mit dem Geschlecht (mannlich
oder weiblich) und eine Gruppe mit dem Koérpersinn. Da das kusala kamma,
das nama und ripa im Moment der Geburt hervorbringt, unterschiedlich stark
ausgepragt sein kann, kénnen auch das geistige und kdrperliche Resultat, das
es hervorbringt, unterschiedlich sein. Wir kdnnen sehen, dass die Menschen
mit unterschiedlichen geistigen und koérperlichen Fahigkeiten geboren werden.
Manche Menschen sind schon, manche hasslich, manche neigen zu wenigen
Krankheiten, manche zu vielen. Wenn man mit pafifig geboren wird, gibt es
Bedingungen, um sie im Laufe des Lebens zu entwickeln, sogar bis zum Grad
der Erleuchtung. Wir sehen also, dass die Vielfalt von nama und ripa der
Menschen vom Moment der Geburt an von Bedingungen abhangig ist.

Das Patthana besagt zur Wurzel-Bedingung im ersten Moment des Lebens
(Kusalattika, Kap. 7 Pafihavara, 1, 7.):

2 Das kusala kamma, das ein patisandhi citta erzeugt, das kusala vipdka ohne Wurzeln ist, ist
schwacher als das kusala kamma, das ein patisandhi citta mit zwei oder drei Wurzeln erzeugt.
Es gibt viele verschiedene kammas mit unterschiedlichen Graden, die entsprechend ihre Resul-
tate hervorbringen.

30 In den Daseinsebenen, in denen es ndma und ripa gibt, muss citta eine physische Grundlage
oder einen Ursprungsort haben. Fiir das Sehen, Horen und die anderen Sinneswahrnehmungen
sind die entsprechenden Sinnesorgane die physische Grundlage. Auch alle anderen Arten von
citta haben eine physische Grundlage, und dieses ripa wird als ,Herz-Grundlage” bezeichnet.

24



»Im Wiedergeburtsmoment stehen die resultierenden unbestimmten
Wurzeln (hetus, die vipaka®' sind) mit den mit ihnen verbundenen
Gruppen (khandhas)®* und mit kamma-gezeugten Materie durch die
Wourzel-Bedingung in Beziehung.”

Nicht nur cittas der Sinnessphare, kamavacara cittas, die von Wurzeln be-
gleitet werden, sind durch diese Wurzeln mittels Wurzel-Bedingung, hetu-
paccaya, bedingt, auch cittas der héheren Bewusstseinsebenen, namlich jhdgna
cittas und lokuttara cittas, sind durch die begleitenden Wurzeln mittels hetu-
paccaya bedingt. Was die rdapavacara cittas (rapa-jhana cittas) betrifft, so
erzeugen rapavacara kusala cittas sowohl ridpavacara vipaka cittas als auch
riipas des Korpers, und ripavacara kiriya cittas (des Arahat) erzeugen auch
ripas des Korpers. Diese ripas werden dann durch die hetus, die die riipa-
jhana cittas begleiten, mittels hetu-paccaya bedingt. Was die ardpdvacara
cittas (ardpa-jhana cittas) angeht, so erzeugen ardpdavacara kusala cittas und
ardpavacara kiriya cittas rapas des Kérpers, und diese ripas werden dann von
den hetus, die diese cittas begleiten, durch hetu-paccaya bedingt. Ariipavacara
vipaka cittas erzeugen kein rapa; diese cittas, die das Resultat von ardpa-jhdana
sind, entstehen in ardpa-brahma-Ebenen, wo es kein riapa gibt, sondern nur
nama®. Lokuttara cittas erzeugen ripas des Koérpers3*. Das ripa wird dann
durch hetus, die lokuttara sind, mittels hetu-paccaya bedingt.

Im Patthana lesen wir von vielen Aspekten der Bedingungszusammenhange
zwischen Phanomenen und wir sollten diese in unserem taglichen Leben be-
trachten. Das Studium der Wurzel-Bedingung kann uns daran erinnern darauf
zu achten, ob kusala citta oder akusala citta entsteht, wahrend wir handeln,
sprechen oder denken.

Die Wurzeln, die zusammen entstehen, bedingen sich gegenseitig durch die
Wurzel-Bedingung. Alobha und adosa entstehen immer gemeinsam und kon-
nen von amoha, pania, begleitet sein oder auch nicht. Wenn amoha vorhan-
den ist, werden die beiden anderen Wurzeln, die das citta begleiten, namlich

31 Wie in der Einleitung erklart, kdnnen Wirklichkeiten, dhammas, dreifach klassifiziert werden:
kusala, akusala und unbestimmt, avydkata. Unbestimmte dhammas beinhalten vipdka, resul-
tierend, und kiriya, unwirksam. Hetus, die ,resultierend unbestimmt“ sind, sind also hetus, die
vipaka sind.

32 Die verbundenen Gruppen sind das citta und die cetasikas, die zusammen mit den Wurzeln
entstehen.

33 Das Wiedergeburtsbewusstsein in einer hoheren Daseinsebene, namlich in einer rdpa-brahma-
oder ariipa-brahma-Ebene, ist das Resultat von jhdna.

34 In den Daseinsebenen, in denen es nadma und ripa gibt, erzeugt citta das ganze Leben lang ripas
wie Festigkeit, Warme, Geschmeidigkeit usw. Das lokuttara citta, das nibbana erfahrt, erzeugt
ebenfalls solche ripas des Korpers.

25



alobha und adosa, von amoha bedingt. Zum Beispiel kann rechtes Verstandnis
mit GroRzligigkeit, alobha, einhergehen. Wahrend wir geben, kdnnen wir er-
kennen, dass GroRzligigkeit nur eine Art von ndma ist, nicht das Selbst, und
dann ist die GroRRziigigkeit reiner, sie hat einen hoheren, heilsamen Grad als
GrolRziigigkeit, die nicht von rechtem Verstandnis begleitet wird. Wenn jemand
mit mahavipaka citta (vipdka citta der Sinnessphédre begleitet von sobhana
hetus) geboren wird, kann dieses citta von paffid begleitet sein oder nicht.

Wenn das patisandhi citta von pafifiG begleitet ist, kann man, wenn paffa
wahrend dieses Lebens entwickelt wird, Erleuchtung erlangen.

Moha und lobha bedingen sich gegenseitig, und auch moha und dosa bedingen
sich gegenseitig. Vielleicht fallt es uns schwer, die Eigenschaften von moha zu
erkennen, und wir vergessen leicht, dass, wenn lobha da ist, auch moha da ist,
oder wenn dosa da ist, auch moha da ist. Wir sollten uns daran erinnern, dass
immer dann, wenn ein akusala citta auftaucht, Unwissenheit tiber die Wirk-
lichkeiten herrscht. Wenn wir zum Beispiel an einem angenehmen Ton fest-
halten, sind wir in diesem Moment verblendet und sehen das Objekt nicht so,
wie es wirklich ist, namlich als eine bedingte Wirklichkeit, die unbestédndig ist.
Wenn wir verdrgert sind, gibt es sowohl dosa als auch Unwissenheit. Wir haben
nicht gerne dosa, weil wir unangenehme Gefiihle nicht mégen, aber wir ver-
stehen die Bedingungen fir dosa nicht, wir vergessen, dass Unwissenheit dosa
bedingt. Wenn Unwissenheit entsteht, sehen wir die Gefahr und den Nachteil
von akusala nicht. Wenn wir mettd entwickeln, kann dosa voribergehend
unterdriickt werden, aber fiir die Ausléschung von dosa ist die Entwicklung des
rechten Verstandnisses der Wirklichkeiten notwendig. Nur der ariya, der die
dritte Stufe der Erleuchtung erreicht hat, der anagamr (Nicht-Wiederkehrer),
hat pafifia in einem solchen MalR entwickelt, dass dosa ausgeloscht wurde.
Unwissenheit fiihrt zu allen Arten von Geistesbefleckungen und nur das rechte
Verstandnis von ndma und ripa kann die Unwissenheit endgiiltig ausloschen.

Die unheilsamen Wurzeln, akusala hetus, sind gefahrlich; sie haufen sich an
und verursachen immer wieder das Entstehen von akusala cittas. Sie halten
uns von kusala ab und verursachen eine Beunruhigung des Geistes. Wir lesen
im Itivuttaka 88 (Khuddhaka Nikaya) :

,Es gibt drei innere Makel, drei innere Gegner, drei innere Feinde, drei
innere Morder, drei innere Widersacher. Welches sind diese drei? Gier
ist ein innerer Makel ... Hass ist ein innerer Makel ... Verblendung ist ein

35 Jbersetzung des Ehrw. Nyanaponika in ,,Die Wurzeln von Gut und Bése”, IV. Allgemeine Texte,
25.

26



innerer Makel, ein innerer Gegner, ein innerer Feind, ein innerer
Morder, ein innerer Widersacher.

Gier ist ein Grund fir Unheil,

Rastlosigkeit des Geistes folgt ihr nach.
Doch die Gefahr, die ihm von innen droht,
Der Giergeblendete nimmt sie nicht wahr.

Der Gierige verkennt die Wirklichkeit.
Der Gierige erkennt die Wahrheit nicht.
Denn wer von Gier ist liberwaltigt,

Der bleibt in dichte Finsternis gehiillt.

Doch wer sich von der Gier befreit

Und, was da gierig anreizt, nicht verlangt,
Dem gleitet Gier vom Herzen ab

Wie Wasser von dem Lotusblatt.”

Das Sutta spricht dann uber die Gefahr und das Aufgeben von Hass und Ver-
blendung. Wir lesen tber das Aufgeben von Verblendung:

»Doch wer Verblendung ausgetilgt,
Bleibt von der Wirrsal unverwirrt

Und treibt des Wahnes Blendwerk aus
Wie Sonnenaufgang dunkle Nacht.”

Gefiihle werden auch durch die begleitenden hetus mittels hetu-paccaya be-
dingt. Angenehme Gefiihle sind unterschiedlich, je nachdem, ob sie von einem
akusala oder kusala citta begleitet werden. Es ist Unruhe im Geist, wenn das
angenehme Gefiihl von Anhaftung begleitet wird, und es ist Ruhe, wenn das
angenehme Geflhl von GroRzlgigkeit begleitet wird. Wenn wir uns dessen
bewusst sind, kdnnen wir erkennen, dass diese beiden Arten von angenehmen
Geflihlen unterschiedlich sind. Es ist nitzlich, Gber die verschiedenen Bedin-
gungen fir das Entstehen der Phanomene zu lesen; wir sollten ihre Auswir-
kungen auf unser tagliches Leben bedenken, damit wir verstehen kénnen, was
fur ein Leben wir fiihren. Ist es ein Leben voller lobha, dosa und moha, oder
wird rechtes Verstandnis entwickelt?

27






3. Objekt-Bedingung

Jedes citta, das entsteht, erfdhrt ein Objekt, und die begleitenden cetasikas
erfahren ebenfalls dieses Objekt. Das Objekt bedingt das citta und die begle-
itenden cetasikas, weil sie dieses Objekt erfahren. So ist das Objekt in diesem
Fall der bedingende Faktor, paccaya dhamma, und das citta und die cetasikas
sind die bedingten Wirklichkeiten, paccayuppanna dhammas. Ripa ist nicht
durch ein Objekt bedingt, da ripa kein Objekt erfahrt.

Wir lesen im Patthana (Paccayaniddesa, 2):

,Die sichtbare Objekt-Grundlage steht mit dem Seh-Bewusstseins-
Element und mit den mit ihm verbundenen Phanomenen durch die
Objekt-Bedingung in Beziehung.”

Das sichtbare Objekt steht auch mit den anderen cittas des Augentor-Prozesses
durch die Objekt-Bedingung in Beziehung. Genauso verhalt es sich mit Ton und
den anderen Objekten, die durch die Sinnestore und durch das Geisttor erfah-
ren werden kdnnen. Sie sind mit den betreffenden cittas durch die Objekt-
Bedingung verbunden.

Alles kann ein Objekt der Erfahrung sein. Alle bedingten nadmas und ripas,
gegenwadrtige, vergangene oder zukinftige, der unbedingte dhamma, der
nibbana ist, und auch Konzepte, die im letztendlichen Sinn nicht wirklich sind,
kénnen Objekt sein. Riapa kann durch das Sinnestor und durch das Geisttor
erfahren werden; citta, cetasika, nibbana und Konzepte kénnen nur durch das
Geisttor erfahren werden. Das sichtbare Objekt, das durch das Sehen erfahren
wird, muss vor dem Sehen entstehen, und wenn das Sehen es erféhrt, ist es
noch nicht weggefallen, denn ridpa dauert so lange wie siebzehn Momente von
citta®®. Wenn das sichtbare Objekt durch das Geisttor erfahren wird, ist es
gerade schon vergangen. Auch das Sehen selbst kann Objekt sein. Citta kann
durch das Geisttor ein anderes citta erfahren, wie das Sehen, das gerade weg-
gefallen ist. Es muss vergangen sein, da immer nur ein citta zu einer Zeit ent-
stehen kann. Es kann z.B. ein citta mit Verstandnis (pafifia) sein, das das Sehen
als ein bedingtes nama erkennt, das unbestandig ist.

36 Einem Sinnestor-Prozess von cittas folgt ein Geisttor-Prozess von cittas, die dasselbe Sinnes-
objekt erfahren wie der vorangegangene Sinnestor-Prozess, aber da rdpa nicht langer als sieb-
zehn citta-Momente dauern kann, ist dieses Sinnesobjekt gerade vergangen, wenn es von den
cittas des Geisttor-Prozesses erfahren wird, der auf den Sinnestor-Prozess folgt. Spater kénnen
andere Geisttor-Prozesse von cittas entstehen, die Konzepte erfahren. Siehe Anhang 1 und mein
,Abhidhamma im Alltag”, Kap. 15.

29



Damit ein Objekt erfahren werden kann, muss Kontakt da sein, phassa. Phassa
ist ein cetasika, das zusammen mit jedem citta entsteht und das Objekt ,kon-
taktiert”, so dass das citta es erkennen kann. Kontakt ist ndma, es ist etwas
anderes als das, was wir in der konventionellen Sprache mit physischem
Kontakt meinen. Es gibt Kontakt durch die Augen, die Ohren, die Nase, die
Zunge, den Koérpersinn und den Geist. Phassa ist eine wesentliche Bedingung
flr citta um ein Objekt zu erfahren. Das ripa Farbe, kann nur dann Objekt sein,
wenn phassa es berlhrt. Genauso verhdlt es sich mit dem Ton und den anderen
Objekten.

Mit welcher Art von Objekten kommt phassa in Kontakt? Um die Griinde besser
zu verstehen, warum wir bestimmte Objekte erfahren missen, sollten wir die
Objekt-Bedingung und andere Bedingungen bertlicksichtigen. Wir kénnen in
der Gesellschaft eines guten Dhamma-Freundes sein, so dass wir den rechten
Dhamma héren kdénnen und in der Lage sind, rechtes Verstdandnis zu entwi-
ckeln. Oder wir kénnen uns in der Gesellschaft schlechter Freunde befinden,
die das, was heilsam ist, vernachlassigen. In diesen verschiedenen Situationen
ist es Kontakt, phassa, der verschiedene Objekte beriihrt. Wir meinen viel-
leicht, dass wir die Objekte, die wir erleben, auswahlen kénnen. Selbst wenn
es so aussieht, als konnten wir wahlen, ist die Erfahrung von Objekten immer
noch an Bedingungen geknipft. Wenn die Bedingungen nicht stimmen, kénnen
wir ein bestimmtes Objekt, das wir erleben mochten, nicht erfahren. Zum Bei-
spiel haben wir Verlangen nach dem Geschmack eines Apfels und fangen an,
ihn zu essen, aber das Innere kann verdorben sein, so dass wir statt des kost-
lichen einen bitteren Geschmack schmecken. Oder wir schalten das Radio ein,
um Musik zu horen, aber dann kénnen wir sie nicht héren, weil das Radio
kaputt ist oder der Larm drauf3en zu laut ist.

Fiir die Erfahrung eines bestimmten Objekts wirken mehrere Bedingungen
zusammen. Wenn zum Beispiel das Hérbewusstsein entsteht, ist es kamma,
das dieses vipdka citta des Horens hervorbringt, sowie auch den Gehérsinn des
Ohrs, der das Tor und die physische Grundlage des Horens ist. Hatte kamma
nicht den Ohrensinn hervorgebracht, kdnnte man nicht héren. Der Ton, der auf
den Ohrensinn trifft, wird nicht nur vom Horbewusstsein erfahren, sondern
auch von anderen cittas, die in einem Prozess entstehen, wobei jedes seine
eigene Funktion hat, wahrend sie Ton erfahren. In jedem Prozess von cittas
entstehen javana cittas, die im Fall von Nicht-Arahats entweder kusala oder
akusala cittas sind.

Die cittas, die Objekte erfahren, werden von verschiedenen Gefiihlen begleitet.
Die vipaka cittas Sehen, Horen, Riechen und Schmecken, die ein angenehmes
oder unangenehmes Objekt erfahren, werden immer von einem indifferenten

30



Geflihl begleitet. Oft weiR man nicht, ob das von diesen cittas erlebte Objekt
angenehm oder unangenehm war, sie fallen sofort weg. Wenn ein angenehmes
oder unangenehmes beriihrbares Objekt durch den Kérpersinn erfahren wird,
wird das vipadka citta des Kérperbewusstseins nicht von indifferenten Gefiihlen
begleitet, sondern von angenehmen Korpergefiihlen oder von schmerzhaften
Korpergefiihlen. Die Wirkung des beriihrbaren Objekts auf den Korpersinn ist
intensiver als die Wirkung der anderen Sinnesobjekte auf die entsprechenden
Sinne. Nachdem die vipaka cittas weggefallen sind, entstehen javana cittas.
Wenn diese kusala cittas sind, werden sie von angenehmen oder indifferenten
Gefiihlen begleitet, und wenn diese akusala cittas sind, werden sie von ange-
nehmen, unangenehmen oder indifferenten Gefiihlen begleitet.

Wenn wir nicht mit Heilsamem beschéftigt sind, haben javana cittas, die
akusala sind, die Gelegenheit, zu entstehen. In diesem Moment kénnte Hor-
bewusstsein entstehen und wir bemerken vielleicht nicht, dass kurz darauf An-
haftung entsteht. Anhaftung wird zwangsldufig immer wieder entstehen. Die
meiste Zeit denken wir mit akusala cittas an das, was wir mit den anderen
Sinnen gesehen, gehoért oder erfahren haben. Es gibt viele Momente der Un-
wissenheit, in denen wir nicht einmal merken, dass wir denken. Das citta denkt
jedoch immer wieder an das eine oder andere Objekt. Wenn man den Dhamma
nicht studiert hat, verwechselt man die verschiedenen Tor-Eingdnge und die
verschiedenen Objekte, man ,verbindet” sie miteinander. Man neigt dazu, zu
glauben, dass es ein Selbst gibt, das ein bestandiges ,Ding” erlebt.

Es kann immer nur ein Objekt zu einer Zeit erfahren werden. Wir fragen uns
vielleicht, warum wir ein bestimmtes Objekt erfahren und warum wir unsere
Aufmerksamkeit von einem Objekt zu einem anderen verlagern. Die Atthasalini
(Darlegung der Bedeutung, ll, 2.17 / PTS 333, 334) erklart, dass die ripas, die
durch die Sinne erfahren werden kénnen, zu Objekten ,,aufgrund einer bewuss-
ten Neigung [Nyanaponika: Beachten]” oder ,aufgrund von Eindringlichkeit
[Uberwiegen]“ werden. Wir sollten uns daran erinnern, dass selbst das Befol-
gen unserer eigenen Neigung bedingt ist; dass es kein Selbst gibt, das bestim-
men kann, welche Art von Objekt erfahren werden soll. Die Atthasalint gibt
Beispiele fur das Erleben eines Objekts mit ,bewusster Neigung”: Wenn die
Schale (eines Monchs) mit Nahrung gefillt ist und ihm angeboten wird, und
jemand nimmt einen Klumpen davon und untersucht, ob er hart oder weich ist,
dann betrachtet er nur das Element der Festigkeit, obwohl sowohl Warme als
auch Bewegung vorhanden sind®. Als Beispiel fiir die Erfahrung eines Objekts

37 Die vier GroRen Elemente Festigkeit, Kohasion, Hitze und Bewegung treten immer zusammen
auf, aber es kann immer nur ein rdpa erfahren werden. Festigkeit, Hitze und Bewegung sind

31



Jkraft des Uberwiegens“ gibt die Atthasalini an, dass derjenige, der ausrutscht
und sich den Kopf an einem Baum st6Rt, oder der beim Essen auf einen Stein
beikt, aufgrund des Uberwiegens nur Hirte als Objekt wahrnimmt, obwohl
auch Warme und Bewegung vorhanden sind. Weiter heiRt es in der AtthasalinT:

,Wie aber kommt es zu einem Wechsel des Objekts seitens des Be-
wusstseins? Auf zweierlei Weise: mit Absicht oder wegen der beson-
deren Starke des (neuen) Objektgebiets. Bei einer Tempelfestlichkeit
oder einer anderen Gelegenheit geht da jemand zum Tempel in der
Absicht: ,Ich will diese und jene Dagoben und Buddhastatuen verehren
und mir die Skulpturen und Bilder ansehen.’ Dort angekommen, verehrt
oder besieht er zunéachst die einen (Objekte) und sich zur Verehrung und
Besichtigung auch der anderen entschlieRend, geht er, um auch jene zu
verehren und zu besichtigen. So kommt es zu einem Objektwechsel auf-
grund der Absicht. - Wenn da einer in der Betrachtung der dem Kailasa-
Gipfel dhnelnden GroRen Dagoba begriffen ist und spater erténen aller-
lei Musikinstrumente, dann ldsst er das Sehobjekt fallen und geht zu
jenem Horobjekt tiber; wenn nachher lieblich duftende Blumen oder
Raucherwerk herbeigebracht werden, dann |dsst er das Horobjekt fallen
und geht zum Riechobjekt tber. So kommt es zum Objektwechsel
wegen der besonderen Starke des Objektgebietes.”

Wenn wir den Dhamma studieren und tberdenken, horen wir vielleicht das
Gerausch des Verkehrs nicht, aber wenn der Larm sehr laut ist, héren wir ihn.
Dann ist dieses Objekt eindringlich. Genauso ist es, wenn wir unter heftigen
Schmerzen leiden. Dann gibt es ein Objekt, das eindringlich ist, wir kdnnen an
nichts anderes denken als an den Schmerz.

Angenehme Objekte und unangenehme Objekte werden von kusala cittas und
akusala cittas erfahren. Sowohl kusala cittas als auch akusala cittas konnen
Objekt-Bedingungen fiir kusala citta oder fir akusala citta sein.

Kusala citta kann das Objekt von kusala citta sein. Wir lesen im Patthana
(Kusalattika, Kap. 7 Pafihavara, 2, 1.):

,Ein heilsames Phanomen (kusala dhamma) steht mit einem heilsamen
Phanomen durch die Objekt-Bedingung in Beziehung: Nachdem man
ddna gegeben hat, blickt man prifend darauf zuriick. Nachdem man die
ethischen Regeln (sila) auf sich genommen hat, blickt man darauf
zurlick. Nachdem man die Uposatha-Pflichten erfillt hat, blickt man

beriihrbare Objekte, aber Kohasion kann nicht durch den Korpersinn erfahren werden, sondern
nur durch das Geisttor.

32



zuritick. Man blickt auf das zuriick, was man friither Gutes getan hat.
Nachdem man aus dem Jhana ausgetreten ist, blickt man auf das Jhana
zuriick. Lernende (sekkha)® blicken auf ihren Reifemoment (gotra-
bhii)* zuriick; sie blicken auf ihren Klarungsmoment (vodana)® zuriick.
Nachdem Lernende aus dem Pfad (magga) ausgetreten sind, blicken sie
auf den Pfad zuriick*. Lernende oder Weltlinge kontemplieren einen
heilsamen Zustand mit Einsicht als unbestdndig, unbefriedigend, Nicht-
Selbst.”

Kusala kann auch das Objekt von akusala citta sein. Wir lesen im nachsten
Abschnitt (Absatz 2):

,Ein heilsames Phanomen steht mit einem unheilsamen Phanomen
durch die Objekt-Bedingung in Beziehung: Man freut sich und ist ent-
zliickt nachdem man dana gegeben hat, nachdem man die ethischen
Regeln auf sich genommen hat, nachdem man die Uposatha-Pflichten
erfillt hat; wenn man es als Objekt nimmt, entsteht Anhaftung, falsche
Ansicht, Zweifel, Unruhe und Leid. Man freut sich und ist entziickt Gber
das, was man friiher Gutes getan hat; wenn man es als Objekt nimmt,
entsteht Anhaftung, falsche Ansicht, Zweifel, Unruhe und Leid.

Wenn man aus dem Jhana austritt, erfreut und entzlickt ist und es als
Objekt nimmt, entsteht Anhaftung, falsche Ansicht, Zweifel und Unru-
he. Wenn Jhana vergangen ist, bedauert man dies und es entsteht Leid.”

Wir sollten Uberlegen, wie die Objekt-Bedingung in unserem taglichen Leben
wirkt. Ist es nicht so, dass wir uns an unser kusala klammern, dass wir deswe-
gen eingebildet sind, dass wir uns fiir besser halten als andere Menschen? Wir
kénnten die Ausfiihrung von kusala fiir das Selbst halten. Oder wir denken mit
dosa an sie. Vielleicht denken wir mit Bedauern an eine groRziigige Tat, weil
wir feststellen, dass das Geschenk, das wir gekauft haben, zu teuer war. Wir
haben akusala angesammelt und es wird immer ein Objekt finden, sogar
kusala.

38 Der ,Lernende”, sekha [oder sekkhal], ist der Ariya, der noch nicht Arahat ist.

3% Gotrabhd ist das mahdkusala citta begleitet von pafifiG, das dem magga citta des sotapanna
vorausgeht. Gotta bedeutet Sippe. Gotrabhi bezieht sich auf die Person, die der Linie der Ariyas
angehoren wird.

40 Voddna ist das von pafifia begleitete mahakusala citta, das dem magga citta der drei héheren
Stufen der Erleuchtung vorausgeht (Visuddhimagga, Kap. XXII, 677 [Nanamoli: XXII, 23., FuRnote
71).

41 Nachdem die lokuttara cittas, die bei der Erlangung der Erleuchtung entstanden sind, wegge-
fallen sind, Uberpruft das von pafifia begleitete mahakusala citta das Pfadbewusstsein, magga
citta.

33



Wir lesen im gleichen Abschnitt des Patthana (Absatz 4), dass akusala das
Objekt von akusala citta sein kann:

,Ein unheilsames Phanomen steht mit einem unheilsamen Phanomen
durch die Objekt-Bedingung in Beziehung: Man erfreut sich und ist ent-
zlickt von seiner Lust. Wenn man sie als Objekt nimmt, entsteht Lust,
falsche Ansicht, Zweifel, Unruhe und Leid. {...)"

Ist es nicht so, dass wir lobha mogen und genieRen? Wir wollen so viele Mo-
mente des Genusses wie moglich haben. Dann entsteht mehr lobha. Wenn wir
lobha nicht als eine bedingte Wirklichkeit erkennen, halten wir ihn fiir ,,mein
lobha"”. Lobha kann auch das Objekt von dosa sein. Wir kdnnen uns wegen des
lobha schuldig fuhlen, wir konnen Abneigung gegen ihn haben und wir kénnen
ihn bereuen. Jede Art von Geistesbefleckung kann Objekt von akusala citta
sein.

Akusala kann auch Objekt von kusala citta sein, zum Beispiel wenn wir Geistes-
befleckungen mit rechtem Verstandnis betrachten und sie als bedingte Wirk-
lichkeiten erkennen, die nicht das Selbst sind. Wir lesen im gleichen Abschnitt
des Patthana (Absatz 5):

,Ein unheilsames Phdanomen steht mit einem heilsamen Phanomen
durch die Objekt-Bedingung in Beziehung: Lernende blicken zuriick auf
ihre bereits beseitigten geistigen Verunreinigungen (kilesa), auf ihre
bereits teilweise beseitigten Verunreinigungen und sie kennen die Ver-
unreinigungen, mit denen sie frilher behaftet waren. Lernende oder
Weltlinge kontemplieren einen unheilsamen Zustand mit Einsicht als
unbestandig, unbefriedigend und Nicht-Selbst. (...)*

Der Arahat kann auf friiher entstandene kusala und akusala cittas mit kiriya
citta zurickblicken, das ein unbestimmter (avyakata) dhamma ist. Dann bedin-
gen kusala dhamma und akusala dhamma unbestimmten dhamma durch die
Objekt-Bedingung.

Nibbana und die acht lokuttara cittas, die nibbana erfahren, kbnnen keine
Objekte des Anhaftens sein. Die magga cittas (lokuttara kusala cittas) der
verschiedenen Stufen der Erleuchtung beseitigen Geistesbefleckungen und
schlieflich, auf der Stufe der Arahatschaft, beseitigen sie alle Arten des Anhaf-
tens. Wir lesen im Patthana (Kusalattika, Kap. 7 Pafihavara, 2, 8.):

,Lernende blicken aufihre Frucht zurtick. Sie blicken auf nibbédna zuriick.
Nibbdna steht mit dem Reifemoment, dem Klarungsmoment und dem
Pfad [-Bewusstsein] durch die Objekt-Bedingung in Beziehung.”

34



Nibbana ist die Objekt-Bedingung fir die acht lokuttara cittas, die es erfahren,
namlich die vier magga cittas (Pfadbewusstsein, lokuttara kusala citta) und die
vier phala cittas (,,Frucht”, lokuttara vipaka citta), die auf den vier Stufen der
Erleuchtung entstehen.

Nibbadna ist auch Objekt-Bedingung fir den Reifemoment, dem , Wechsel der
Abstammung”, gotrabhii, einem mahakusala citta begleitet von paiifia, das im
Prozess entsteht, wenn Erleuchtung erlangt wird; es geht dem magga citta des
sotapanna voraus und ist das erste citta, das nibbana erfahrt. Das von pafifid
begleitete mahakusala citta, das den magga cittas der drei hoheren Stufen der
Erleuchtung vorausgeht, wird Klarungsmoment oder ,,Reinigung” (vodana) ge-
nannt und nibbdna ist die Objekt-Bedingung fiir diese Art von citta.

Nachdem die lokuttara cittas weggefallen sind, blicken Lernende mit maha-
kusala cittas begleitet von paffia auf nibbana zuriick, und diese cittas sind
mittels Objekt-Bedingung durch nibbana bedingt. Im Fall des Arahats sind es
mahakiriya cittas begleitet von paffia, die auf nibbdna zuriickblicken, und

diese cittas sind mittels der Objekt-Bedingung durch nibbana bedingt.

Konzepte kénnen Objekte von kusala citta, akusala citta oder kiriya citta sein.
Wir haften immer wieder an Besitztimern an, wir wollen Dinge wie Geld, Klei-
dung oder Autos haben. Konzepte kénnen durch die Objekt-Bedingung akusala
citta bedingen. Anhaftung kann nicht sofort beseitigt werden, aber wir konnen
Verstandnis entwickeln, um die Dinge so zu sehen, wie sie wirklich sind.

Konzepte wie eine Person oder ein Auto sind im konventionellen Sinn wirklich,
im letztendlichen Sinn sind sie nicht wirklich. Wenn wir nur auf Konzepte ach-
ten, klammern wir uns gewdhnlich mehr und mehr an sie. Wir kdnnten sie als
das Ziel unseres Lebens betrachten. Wir sind immer wieder vertieft in unsere
Gedanken tber Menschen und Dinge, die wir wahrnehmen, und achten nicht
auf die cittas, die in diesen Momenten an solche Konzepte denken, und so
wissen wir nicht, was wirklich vor sich geht. Wir erkennen vielleicht nicht, dass
es ein Sehbewusstsein gibt, das nur das erfahrt, was durch den Augensinn
erscheint, das sichtbare Objekt, und dass es andere Arten von cittas gibt, die
auf Form und Gestalt achten und an Konzepten, Vorstellungen von Personen
und Dingen festhalten, die scheinbar von Dauer sind. Wir sollten nicht ver-
suchen, das Denken an Konzepte zu vermeiden, sie gehdren zum taglichen
Leben. Wir kénnten unsere Aufgaben nicht erfiillen, ohne an Konzepte zu
denken. Wenn man jedoch rechtes Verstandnis entwickelt, kommt man zu der
Erkenntnis, dass es kein ,Selbst” gibt, das sieht, erkennt, mag oder ablehnt.
Dies sind verschiedene Momente von cittas, die sich stdndig verdndern. Man
wird dann wissen, wann das Objekt des citta ein sichtbares Objekt ist und wann

35



ein Konzept. Ein Konzept hat keine Charakteristik, die man direkt erfahren
kann. Wenn wir an eine Person denken, denken wir an ein ,Ganzes”, das von
Dauer zu sein scheint, aber was wir flir eine Person halten, besteht aus vielen
verschiedenen Elementen, die entstehen und vergehen. Harte kann in Erschei-
nung treten, wenn wir das, was wir eine Person nennen, bertihren. Die Harte
ist eine letztendliche Wirklichkeit mit einer eigenen, unverdnderlichen Charak-
teristik. Harte ist immer Harte, sie kann direkt erfahren werden. Wir kénnen
sie mit verschiedenen Namen bezeichnen, aber ihre Eigenschaft bleibt die-
selbe. Wir kdnnen nicht vermeiden, an ,,Menschen” zu denken, das ware unna-
tarlich, aber wir sollten wissen, dass wir in manchen Momenten eine letzt-
endliche Wirklichkeit wie die Harte erleben und in anderen Momenten an
einen Begriff denken. Das Denken selbst ist eine letztendliche Wirklichkeit mit
ihrer eigenen Charakteristik, und man kann es als das erkennen, was es ist: eine
bedingte Wirklichkeit, die nicht das Selbst ist. Der Arahat denkt an Konzepte,
aber er haftet nicht daran, er denkt mit kiriya citta.

Wenn wir ein angenehmes Objekt erleben, so entsteht gewdhnlich Anhaftung,
und wenn wir ein unangenehmes Objekt erfahren, entsteht in der Regel Abnei-
gung. Diese Objekte bedingen akusala cittas durch die Objekt-Bedingung. Wir
glauben vielleicht, dass ein bestimmtes Objekt zwangslaufig akusala citta be-
dingt, aber wir vergessen, dass es auch andere Faktoren gibt, die cittas bedin-
gen. Wenn ein Objekt auftaucht, kann es weise oder unweise Aufmerksamkeit
darauf geben; es gibt weise Aufmerksamkeit auf das Objekt, wenn kusala
javana cittas entstehen, und es gibt unweise Aufmerksamkeit, wenn akusala
javana cittas entstehen. Wir lesen im Sutta ,Alle Triebe” (MN 2%?), dass der
Buddha, wahrend er sich in der Nahe von Savatthi, im Jeta-Hain, aufhielt, zu
den Monchen tber die Kontrolle aller Triebe sprach:

,Der unbelehrte gewohnliche Mensch... kennt weder die Dinge, die der
Aufmerksamkeit wert sind (manasikaraniye dhamme), noch die, die der
Aufmerksamkeit nicht wert sind (amanasikaraniye)...”

Wir lesen, dass er deshalb seine Aufmerksamkeit nicht dem schenkt, was es
wert ist, sondern seine Aufmerksamkeit auf das lenkt, was unwiirdig ist. Der
gut unterrichtete Schiiler weil}, was der Aufmerksamkeit wirdig ist und was
nicht, und er handelt entsprechend. Wir lesen im Kommentar zu diesem Sutta
(Papaficastdani):

42 |ch verwende die Ubersetzung von Ven. Nyanaponika, , The Roots of Good and Evil“ I, 6. Wheel
251/ 253, B.P.S. Kandy. [Dieses Zitat wurde hier ins Deutsche Ubersetzt.]

36



»-.ES gibt nichts Bestimmtes in der Natur der Dinge (oder Objekte)
selbst, das sie der Aufmerksamkeit wiirdig oder unwiirdig macht; aber
es gibt eine solche Bestimmtheit in der Art (akara) der Aufmerksamkeit.
Eine Art der Aufmerksamkeit, die eine Grundlage fir das Entstehen des
Unheilsamen oder Bosen (akusala) bietet, diese Art der Aufmerksam-
keit sollte (dem jeweiligen Objekt) nicht gegeben werden; aber die Art
der Aufmerksamkeit, die die Grundlage fir das Entstehen des Guten
und Heilsamen (kusala) ist, diese Art der Aufmerksamkeit sollte gege-
ben werden.”

Wenn uns jemand eine kostliche Stigkeit schenkt und wir sie erst einmal
probiert haben, scheint es, dass wir nicht umhin kdnnen sie zu mégen, dass
Anhaftung entstehen muss. Dann ist unweise Aufmerksamkeit fiir das Objekt
da. Aber kurz danach kann es weise Aufmerksamkeit geben, zum Beispiel,
wenn wir die Freundlichkeit des Gebers wirklich schatzen. Oder wir kénnen
bedenken, dass der Geschmack und die Freude daran nicht von Dauer sind,
dass alle Wirklichkeiten verganglich sind. Wenn uns jemand mit groben Worten
anspricht, ist der Ton ein unangenehmes Objekt, gegen das wir Aversion haben
kénnen. Dann ist unweise Aufmerksamkeit da. Weise Aufmerksamkeit kann es
geben, wenn wir statt Aversion zu haben, den Vorteil von Mitgefiihl mit der
Person erkennen, die grobe Worte gesprochen hat.

Wenn Aversion aufgrund von heftigem Schmerz aufkommt, ist unweise Auf-
merksamkeit da. Aber es ist auch weise Aufmerksamkeit moglich, wenn wir
verstehen, dass Schmerz vipdka ist, hervorgerufen durch kamma, dass er
unvermeidlich ist. Wir konnen die Unbestandigkeit und Zerbrechlichkeit des
Korpers bedenken. Achtsamkeit gegentliber jeder Wirklichkeit, die sich zeigt, ist
von gréRtem Nutzen. Unser Kérper besteht aus verschiedenen ripa-Elemen-
ten, und bei Schmerzen kénnen die Merkmale von Harte oder Hitze auftreten.
Diese konnen sehr schmerzhaft sein, aber anstatt an ,unseren Schmerz” zu
denken, kann Achtsamkeit fiir die Wirklichkeiten entstehen. Dann kbnnen wir
erkennen, dass Harte oder Hitze ripas sind, die aufgrund ihrer eigenen Be-
dingungen entstehen, und dass es kein Selbst gibt, das Macht tber sie hat.
Schmerzhaftes Gefuihl ist nama, das aufgrund seiner eigenen Bedingungen ent-
steht, es ist nicht kontrollierbar. Wenn Aversion gegeniiber dem Schmerz ent-
steht, kann die Aversion das Objekt der Achtsamkeit sein, so dass sie nur als
ein bedingtes nama gesehen werden kann. Nur durch rechtes Verstandnis der
Wirklichkeiten kann Anhaftung an ,meinen Kérper” oder ,meinen Geist” nach-
lassen. Im Moment des rechten Verstdndnisses gibt es echte weise Aufmerk-
samkeit.

37



Wir sollten nicht nur die Objekt-Bedingung betrachten, sondern auch die
anderen Arten von Bedingungen, die im Patthana enthalten sind, so dass wir
die Bedeutung von anatta, Nicht-Selbst, verstehen. Die Lehre {iber Bedingun-
gen ist keine bloRe Theorie; bedingende Wirklichkeiten und bedingte Wirk-
lichkeiten betreffen unser tagliches Leben genau jetzt.

Wenn wir mehr Verstandnis des Objekts haben, das sich gerade prasentiert,
werden wir auch die Objekt-Bedingung verstehen. Harte mag sich in diesem
Moment durch das Korpertor zeigen, und dann ist Harte eine Objekt-Bedin-
gung fiir das Kérperbewusstsein, das sie erfahrt, und wenn daraufhin sati und
paffa folgen, ist Harte eine Objekt-Bedingung fir sati und paffa. Aber nie-
mand kann die Objekt-Bedingung manipulieren. Wer weilR schon, was das
nachste Objekt sein wird und fiir welche Art von citta es Objekt-Bedingung sein
wird?

Wenn wir die Objekt-Bedingung betrachten, konnen wir daran erinnert wer-
den, uns jeder Wirklichkeit, die sich uns prasentiert, bewusst zu sein, ganz
gleich, ob es ein angenehmes oder ein unangenehmes Objekt ist, ganz gleich,
ob es ein kusala dhamma oder akusala dhamma ist. Wir messen der Art des
Objekts, das wir erfahren, grofle Bedeutung bei, aber alle unsere Erfahrungen
sind bedingt und entziehen sich unserer Kontrolle.

38



4. Vorherrschafts-Bedingung

Wir lesen im Patthana (Paccayaniddesa, 3) von zwei Arten der Vorherrschafts-
Bedingung:

— Zusammenentstehende Vorherrschafts-Bedingung (sahajatadhipati-
paccaya)
— Objekt-Vorherrschafts-Bedingung (Grammanadhipati-paccaya)

Was die zusammenentstehende Vorherrschafts-Bedingung betrifft, so ist der
bedingende Faktor (paccaya), der einen dominierenden Einfluss auf die Wirk-
lichkeiten hat, die er bedingt (paccayupanna dhammas), mit diesen zusam-
menentstehend, das heillt, er entsteht gemeinsam mit ihnen. Phanomene
entstehen niemals allein, sie entstehen gleichzeitig mit anderen Phdnomenen.
Das citta entsteht nicht allein, es wird von cetasikas begleitet; citta und ceta-
sikas entstehen zusammen und vergehen zusammen.

Es gibt vier Faktoren, die die zusammen mit ihnen entstehenden dhammas
durch die zusammenentstehende Vorherrschafts-Bedingung bedingen, und
diese sind:

— chanda (Wunsch zu tun)®

— viriya (Energie oder Anstrengung)

— citta

— vimamsa (Erforschung des Dhamma, pafifia cetasika)

Drei dieser Faktoren, namlich chanda, viriya und vimamsa sind cetasikas und
einer ist citta, aber nicht jedes citta kann ein vorherrschender Faktor sein, wie
wir sehen werden. Es ist diesen vier Faktoren zu verdanken, dass groRe und
schwierige Unternehmungen vollbracht werden kénnen. Wann immer wir eine
Aufgabe erfillen wollen, kann einer dieser vier Faktoren der Anflihrer sein, die
vorherrschende Bedingung fur die Wirklichkeiten, mit denen er zusammenent-
steht, und auch fiir das ripa, das in diesem Moment von citta erzeugt wird*,
Nur einer dieser vier Faktoren kann zu einem bestimmten Zeitpunkt vorherr-
schend sein. Wenn zum Beispiel chanda anfiihrt, kdnnen die anderen drei
Faktoren nicht gleichzeitig vorherrschend sein. Chanda, viriya und citta kdnnen
bei der Durchflihrung eines Vorhabens oder einer Aufgabe sowohl auf heil-
same als auch auf unheilsame Weise vorherrschend sein, wahrend vimamsa,

43 Chanda ist ein cetasika, das mit cittas der vier jatis entsteht, aber es entsteht nicht mit jedem
citta. Es begleitet sowohl kusala citta als auch akusala citta. Es wird mit Wunsch-zu-tun,
Verlangen oder Eifer tibersetzt.

44 Wie wir gesehen haben, ist citta einer der Faktoren, die ripas des Korpers erzeugen.

39



die Erforschung des Dhamma, die paifd, ein sobhana cetasika ist, nur auf heil-
same Weise vorherrschend sein kann.

Die zusammenentstehenden vorherrschenden Faktoren kénnen in den Mo-
menten der javana cittas (kusala cittas oder akusala cittas im Fall von Nicht-
Arahats) wirken®. Kusala cittas werden immer von den beiden schdnen
Wourzeln (sobhana hetus) des Nicht-Anhaftens (alobha) und der Nicht-Aversion
(adosa) begleitet und kdénnen zusatzlich von pafifia begleitet sein. Akusala
cittas konnen von zwei akusala Wurzeln begleitet sein: von Unwissenheit
(moha) und Anhaftung (lobha) oder von Unwissenheit und Aversion (dosa),
oder sie kdnnen Unwissenheit als ihre einzige Wurzel haben. Es gibt zwei Arten
von akusala cittas, die moha, Unwissenheit, als ihre einzige Wurzel haben:
mohamiila citta (in moha wurzelnd) begleitet von uddhacca (Unruhe) und
mohamiila citta begleitet von Zweifel (vicikicchd), und diese cittas sind
schwach im Vergleich zu den akusala cittas, die zwei akusala hetus haben.

Die zusammenentstehenden vorherrschenden Faktoren wirken nicht im Fall
dieser beiden mohamdla cittas, sie wirken nur im Fall von javana cittas, die von
zwei oder drei Wurzeln begleitet werden.

Wenn man sich einem Kunstwerk widmet, wie zum Beispiel der Malerei oder
der Musik, tut man dies zwangslaufig mit lobhamiila citta (in Anhaftung wur-
zelndes citta). Lobha haftet an dem von ihm erfahrenen Objekt, aber kann
nichts vollbringen, er ist kein vorherrschender Faktor. Chanda, der Eifer oder
der Wunsch-zu-tun, der das lobhamiila citta begleitet, kann ein vorherrschen-
der Faktor bei der Ausfiihrung der Unternehmungen sein, er bedingt das citta
und die anderen cetasikas, die er begleitet, durch die zusammenentstehende
Vorherrschaft. Wenn wir groRziigig sind und gerne etwas verschenken, kann
chanda, der in diesem Fall kusala ist, vorherrschend sein. Das kusala citta wird
auch von alobha, Nicht-Anhaftung, und adosa, Nicht-Aversion oder Freundlich-
keit, begleitet, aber diese heilsamen Wurzeln kénnen beim Vollbringen einer
grolRziigigen Tat nicht vorherrschend sein. Es ist chanda, der bei der Ausfiih-
rung einer groRzligigen Tat vorherrschend sein kann, zum Beispiel, wenn man
das Geschenk auswahlt und es Ubergibt.

Viriya kann ein vorherrschender Faktor bei der Erledigung unserer Aufgaben
sein. Das Zubereiten von Essen kann Teil unserer taglichen Hausarbeiten sein,
und manchmal, wenn wir dies gerne tun, kann chanda vorherrschend sein. Ein

4 Die javana cittas entstehen in den Sinnestor-Prozessen der cittas und im Geisttor-Prozess, und
sie ,laufen durch das Objekt“. Normalerweise gibt es sieben javana cittas in einem Prozess von
cittas, und diese sind kusala cittas oder akusala cittas. Arahats haben keine kusala oder akusala
cittas, sie haben kiriya cittas, die die Funktion von javana erfiillen.

40



andermal finden wir es vielleicht miihsam, aber wir wollen trotzdem kochen.
Dann bereiten wir das Essen wohl mit viriya als vorherrschendem Faktor zu. In
solchen Momenten gibt es wahrscheinlich lobha, aber viriya steht bei der Aus-
fihrung des Kochens an erster Stelle.

Citta kann eine vorherrschende Bedingung fiir die begleitenden cetasikas sein,
aber nicht alle cittas konnen vorherrschende Bedingung sein. Wie wir gesehen
haben, kann eine vorherrschende Bedingung nur im Fall von javana cittas
wirken, die von mindestens zwei Wurzeln begleitet werden. Mohamdiila citta,
das moha als einzige Wurzel hat, kann keine vorherrschende Bedingung sein,
es hat keine Kraft, irgendeine Aufgabe zu erfiillen. Lobhamdla citta und dosa-
mila citta, die jeweils zwei Wurzeln haben (moha und lobha bzw. moha und
dosa), kénnen eine vorherrschende Bedingung sein: Sie haben in unheilsamer
Weise einen dominierenden Einfluss auf die begleitenden cetasikas bei der
Ausfiihrung einer Aufgabe oder Unternehmung. Alle mahakusala cittas (kusala
cittas der Sinnessphare) und alle mahakiriya cittas (des Arahat), haben die zwei
Wourzeln von alobha, Nicht-Anhaftung, und adosa, Nicht-Aversion, und zusatz-
lich kdnnen sie die Wurzel pafifid haben, also haben sie zwei oder drei Wurzeln
und kénnen daher vorherrschende Bedingung fiir die begleitenden dhammas
sein. Wenn wir eine Aufgabe mit cittas erledigen, die entschlossen und fest in
kusala verankert sind, kann das citta die vorherrschende Bedingung fir die
begleitenden dhammas sein.

Jhana cittas (kusala jhana citta und kiriya jhana citta des Arahat), begleitet von
den drei Wurzeln alobha, adosa und pafifia, kdnnen nicht ohne Vorherrschafts-
Bedingung entstehen. Die lokuttara cittas, die von drei Wurzeln begleiteten
magaga cittas und phala cittas (lokuttara vipaka cittas), fihren die Funktion von
javana aus; die phala cittas, die unmittelbar auf die magga cittas folgen, sind
die einzigen vipdka cittas, die die Funktion von javana ausfihren. Lokuttara
cittas kdnnen ohne Vorherrschafts-Bedingung nicht entstehen®.

Lobha cetasika ist kein vorherrschender Faktor, aber wie wir gesehen haben
kann das lobhamila citta, das in Anhaftung wurzelnde citta, eine vorherr-
schende Bedingung sein. Wenn zum Beispiel falsche Ansicht da ist und falsche
Praxis, ist das in diesem Moment entstehende citta fest und stetig in akusala,
und dann ist dieses citta die vorherrschende Bedingung fiir die begleitenden
dhammas. Diese Art von citta wurzelt in moha und lobha und wird daher
mittels der Wurzel-Bedingung durch diese beiden Wurzeln bedingt. Wenn wir
uns der Verleumdung enthalten, kann das citta, das fest in kusala verwurzelt

4 Fiir Details zu den cittas, die zusammenentstehende Vorherrschafts-Bedingung sein kénnen,
siehe Anhang 2.

41



ist, vorherrschend sein, und in diesem Fall sind chanda, der Wunsch-zu-tun,
und viriya, die Anstrengung, nicht vorherrschend.

In Bezug auf die Erforschung des Dhamma, vimamsa, ist dies das cetasika
paffia. Wenn wir dem Dhamma zuhdren, ihn tiberdenken und auf die Wirklich-
keiten achtsam sind, kann vimamsa das begleitende citta und die cetasikas
durch die Vorherrschafts-Bedingung bedingen.

Die von citta erzeugten ripas kénnen auch durch eine Vorherrschafts-Bedin-
gung bedingt werden. Kérperliche AuBerung (kdya-vififiatti) und sprachliche
AuRerung (vaci-vififiatti) sind ripas, die von citta erzeugt werden*’. Wenn wir
den Monchen Essen anbieten, kann das stabile kusala citta der vorherrschende
Faktor sein. Wenn wir bei einer solchen Gelegenheit durch unsere Gesten
unsere Absicht zu geben zeigen, sind die ripas der kérperlichen AuRerung
durch kusala citta mittels der Vorherrschafts-Bedingung bedingt. Wenn wir
verleumden, kann das fest in akusala verankerte citta vorherrschend sein,
dann bedingt das akusala citta das riipa der sprachlichen AuRerung durch die
Vorherrschafts-Bedingung.

Fir die Erlangung von jhdna sind die vorherrschenden Faktoren notwendige
Bedingungen, und in diesem Fall missen sie sobhana sein. Es ist duferst
schwierig, Samatha bis zum Grad von jhana zu entwickeln. Ohne die bedin-
gende Kraft eines der vier vorherrschenden Faktoren ware man nicht in der
Lage, jhana zu erlangen. Wir lesen im Visuddhimagga (Kap. Ill, 89):

»--Wenn der Moénch, wahrend er die Absicht (chanda) vorherrschen
lasst, die Sammlung oder die Einspitzigkeit des Geistes erreicht, so
nennt man diese die Sammlung der Absicht. Wenn der Mdnch, wahrend
er die Willenskraft (viriya) — das Bewusstsein (citta) — die Erwagung
(vimamsa) vorherrschen lasst, die Sammlung oder die Einspitzigkeit des
Geistes erreicht, so nennt man diese die Sammlung der Erwagung.
(Vibhanga, PTS S. 216-219)“

Vorherrschende Faktoren kénnen unterschiedlich stark ausgepragt sein. Wenn
die vier oben genannten Faktoren zu einem hohen Grad entwickelt sind, sind
sie zu Machtfdhrten, iddhipadas, geworden und kénnen dann zum Erwerb
Ubernatirlicher Krafte fihren (Visuddhimagga Kap. XlI, 385)*. Die ripas, die

47 Kérperliche AuRerung ist eine Art von ripa, die Gesten und andere Bewegungen des Kdrpers
bedingt, mit denen wir unsere Absichten ausdriicken. Sprachliche AuRerung ist ein rijpa, das den
Ton der Sprache bedingt, durch den wir unsere Absichten ausdriicken.

48 Durch Samatha entwickelte Krafte, wie zum Beispiel auf dem Wasser gehen, seine friiheren
Leben kennen, etc.

42



von dem solche Krafte ausiibenden citta erzeugt werden, sind ebenfalls durch
die Vorherrschafts-Bedingung bedingt.

Bei der Entwicklung von Vipassana, dem rechten Verstdandnis von nama und
ripa, braucht man auch die vier Machtfahrten fiir die Verwirklichung der
Stufen der Einsichtsweisheit und fiir das Erlangen der Erleuchtung. Das Ent-
stehen von Gewahrsein und Verstdndnis der Wirklichkeiten entzieht sich un-
serer Kontrolle, es geschieht aufgrund von Bedingungen. Wir brauchen Geduld
und Mut, um das Studium und die Betrachtung von ndma und rdpa fort-
zusetzen und uns ihrer im taglichen Leben bewusst zu sein. Fir die Erfillung
unserer Aufgabe, die Entwicklung des rechten Verstandnisses, sind die Fakto-
ren, die vorherrschende Bedingungen sind, unerlasslich. Das Studium der Vor-
herrschafts-Bedingungen kann eine Erinnerung daran sein, dass rechtes Ver-
standnis von verschiedenen Arten von Bedingungen abhangig ist, dass es nicht
von einem ,,Selbst” abhangt. Wir lesen in der Gruppierten Sammlung (SN 51.2
Viraddha-Sutta - Vernachlassigt):

»Wer, ihr Modnche, die vier Machtfahrten vernachldssigt vernachlassigt
hat er den edlen achtféltigen Pfad, der zur vollstandigen Leidens-
versiegung fiihrt. Wer, ihr Monche, die vier Machtfahrten beginnt,
begonnen hat er den edlen achtfiltigen Pfad, der zur vollstandigen
Leidensversiegung fihrt...”

Dann wird erklart, was die vier Machtfahrten (iddhipadas) sind. Sie entstehen
zusammen mit rechter Konzentration und rechter Anstrengung. Rechte An-
strengung ist in Vipassana die rechte Anstrengung, sich der jeweiligen Wirklich-
keit bewusst zu sein, die in diesem Moment erscheint.

Wie wir gesehen haben, gibt es zwei Arten von Vorherrschaft-Bedingungen:
Zusammenentstehende Vorherrschafts-Bedingung und Objekt-Vorherrschafts-
Bedingung. Im Fall der zusammenentstehenden Vorherrschafts-Bedingung
entsteht der bedingende Faktor gleichzeitig mit den bedingten dhammas, aber
das ist bei der Objekt-Vorherrschafts-Bedingung nicht der Fall. Was die Objekt-
Vorherrschafts-Bedingung (Grammanddhipati-paccaya) betrifft, so ist nicht je-
des von citta erfahrene Objekt auch Objekt-Vorherrschafts-Bedingung. Ein Ob-
jekt, das vorherrschende Bedingung ist, wird von citta und den begleitenden
cetasikas hoch angesehen, so dass sie ihm Vorrang geben. Das vorherrschende
Objekt ist der bedingende Faktor (paccaya), und das citta und die cetasikas, die
dieses Objekt erfahren, sind die bedingten dhammas (paccayupanna dham-
mas). Die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung unterscheidet sich von der Objekt-
Bedingung. Wenn uns zum Beispiel die Farbe eines bestimmten Kleidungs-
stiicks gefallt, wir es aber nicht unbedingt haben wollen, bedingt dieses Objekt

43



das lobhamdila citta durch die Objekt-Bedingung. Wenn uns dieses Kleidungs-
stiick aber sehr gut gefallt und wir es haben wollen, bedingt dieses Objekt das
lobhamala citta durch die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung. Wir geben dann
diesem Objekt den Vorrang.

Bestimmte Objekte kdnnen nicht Objekt-Vorherrschafts-Bedingung sein, weil
sie unerwiinscht sind. Zu ihnen gehort die Art des Korperbewusstseins, die
akusala vipaka ist, begleitet von schmerzhaftem Gefiihl*°. Die beiden Arten von
dosamdiila citta (eine Art nicht ermutigt und eine Art ermutigt, vgl. Anhang 2)
kénnen nicht Objekt-Vorherrschafts-Bedingung sein. Sie werden von unange-
nehmen Gefiihlen begleitet und sind daher nicht erstrebenswert. Die beiden
Arten von mohamdila citta, eine verbunden mit Zweifel und die andere verbun-
den mit Unruhe, kdnnen nicht Objekt-Vorherrschafts-Bedingung sein, da sie
nicht wiinschenswert sind. Die akusala cetasikas, die das dosamiila citta und
das mohamiila citta begleiten, sind auch nicht wiinschenswert, daher kénnen
sie nicht Objekt-Vorherrschafts-Bedingung sein. Man kénnte auch die akusala
cetasikas Bedauern, Neid oder Geiz, die das dosamdla citta vielleicht begleiten,
nicht wertschatzen.

Wir lesen im Patthana (Kusalattika, Kap. 7 Pafihavara, 3, 2.):

»-.. Nachdem man dana gegeben hat, nachdem man die silas auf sich
genommen hat, oder nachdem man die Uposatha-Pflichten erfillt hat,
blickt man mit hoher Wertschatzung darauf zurtick. Man blickt mit ho-
her Wertschatzung auf das zuriick, was man friher Gutes getan hat...”

Heilsames kann Objekt-Vorherrschafts-Bedingung fur kusala citta sein, das die
heilsame Tat, die getan wurde, wertschatzt und betrachtet. In diesem Fall gibt
man diesem Objekt den Vorrang. Wenn wir groRRziigig gewesen sind, kdnnen
wir uns an unsere Grof3ziigigkeit erinnern, und das ist eine Bedingung fiir das
Entstehen anderer kusala cittas.

Im gleichen Abschnitt (Absatz 5) lesen wir, dass dana, sila und jhdna auch fir
das akusala citta eine Objekt-Vorherrschafts-Bedingung sein kénnen. Wenn
wir mit kusala citta groRziigige Taten vollbracht haben, finden wir dieses citta
vielleicht besonders wiinschenswert, wir freuen uns vielleicht tGber unsere
eigene Grolziigigkeit. Aufgrund unserer guten Taten kann es zu Anhaftung und
falschen Ansichten kommen. Wenn wir die unterschiedlichen Bedingungen fiir
kusala citta und akusala citta nicht kennen, konnen wir fiir kusala halten, was

49 Kérperbewusstsein ist ein vipdka citta, das angenehme oder unangenehme berthrbare Objekte
erfahrt. Wenn es kusala vipaka ist, wird es von angenehmen Korpergefiihlen begleitet, und wenn
es akusala vipdka ist, wird es von unangenehmen Kérpergefiihlen begleitet.

44



eigentlich akusala ist. So kann kusala das Objekt des Anhaftens sein, es kann
sogar die Vorherrschafts-Bedingung fur das Anhaften sein. Alles kann Objekt
des Anhaftens sein, auBer nibbana und den acht lokuttara cittas, die es erfah-
ren. Wie wir (in Kap. 2) gesehen haben, kénnen lokuttara dhammas nicht
Objekt-Bedingung fiir lobhamdla citta sein; genauso kdnnen sie auch nicht
Objekt-Vorherrschafts-Bedingung fiir lobhamdla citta sein.

Nibbadna ist die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung fir die acht lokuttara cittas,
die es erfahren®. Nibbdna ist die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung fiir den
Reifemoment (,Wechsel der Abstammung”, gotrabhu), der im Prozess der Er-
leuchtung entsteht und dem magga citta des sotdpanna vorausgeht. Ebenso
ist nibbana die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung fir die Klarung (vodana), die
den magga cittas der drei héheren Stufen der Erleuchtung vorausgeht.>2.

Nibbana und lokuttara cittas sind Objekt-Vorherrschafts-Bedingung fiir die
mahakusala cittas und mahakiriya cittas (des Arahat), die nach der Erlangung
der Erleuchtung entstehen und nibbdna und die entstandenen lokuttara cittas

mit pafiid betrachten.

Akusala kann akusala citta durch eine Objekt-Vorherrschafts-Bedingung bedin-
gen. Wir lesen im gleichen Abschnitt des Patthana (Absatz 11):

»Man schéatzt die Lust (raga), erfreut sich und ist entziickt davon; wenn
man sie als wertgeschatztes Objekt nimmt, entsteht Lust, entsteht
falsche Ansicht. Man schéatzt die falsche Ansicht, erfreut sich und ist
entziickt davon; wenn man sie als wertgeschatztes Objekt nimmt,
entsteht Lust, entsteht falsche Ansicht.”

Wenn jemand die Gefahr von lobha nicht sieht, betrachtet er es als Ziel seines
Lebens, so viel Vergniigen wie moglich zu haben. Wir genieBen die Natur gern,
lieben es schone Kleidung zu kaufen, késtlich zu essen, schéne Musik zu horen.
Wir moéchten all die angenehmen Dinge des Lebens genielRen. Es ist natirlich,
dass wir angenehme Dinge genieRen, aber wir kdbnnen auch rechtes Verstand-
nis fiir die verschiedenen cittas entwickeln, die im taglichen Leben auftauchen.

Angenehme Sinnesobjekte sind wiinschenswert, und sie konnen lobhamiila
citta durch eine Objekt-Vorherrschafts-Bedingung bedingen. Es kann vorkom-
men, dass wir viele Pflichten zu erflllen haben, aber vom Ton der Musik so

%0 Nibbdna ist Objekt-Bedingung und Objekt-Vorherrschafts-Bedingung fiir die cittas, die es er-
fahren. Dhammas kénnen andere dhammas durch mehr als eine Bedingung zur gleichen Zeit
bedingen.

51 Der Reifemoment und die Klarung sind von pafifia begleitete mahdakusala cittas, die nibbana
erfahren, und diese entstehen in dem Prozess, wenn die Erleuchtung erlangt wird.

45



mitgerissen werden, dass wir unsere Pflichten vergessen und Klavier spielen
oder in ein Konzert gehen. Dann geben wir dem Ton den Vorrang, und das ist
die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung fiir lobhamdla citta. Dies geschieht im-
mer wieder in unserem taglichen Leben. Wir sollten nicht so tun, als hatten wir
keinen lobha, sondern wir sollten unsere Neigungen erkennen, wie sie sind.
Wenn lobha bereits aufgrund seiner eigenen Bedingungen entstanden ist,
sollten wir ihn nicht ignorieren, sondern wir kénnen ein rechtes Verstandnis
dafiir entwickeln. Wenn lobha erscheint und Achtsamkeit vorhanden ist, kann
er als bedingtes nama erkannt werden, nicht als Selbst.

Wir lesen im gleichen Abschnitt des Patthana (Absatz 23):

»Man schatzt das [sensitive] Auge, erfreut sich und ist entziickt davon;
wenn man es zum geschatzten Objekt nimmt, entsteht Lust, entsteht
falsche Ansicht. Man schéatzt das Ohr..., die Nase..., die Zunge..., den
Korper..., sichtbare Objekte.., Tone.., Gerliche.., Geschmacke...,
beriihrbare Objekte..., die [Herz-] Grundlage; wenn man sie zum ge-
schatzten Objekt nimmt, entsteht Lust, entsteht falsche Ansicht. ...”

Die riipas, die ihre eigene spezifische Natur haben®?, kénnen Objekt-Vorherr-
schafts-Bedingung sein. Riipa, das ein begehrenswertes Objekt ist, kann nur fiir
lobhamiila citta eine Objekt-Vorherrschafts-Bedingung sein. Riipa kann kusala
citta nicht durch eine Objekt-Vorherrschafts-Bedingung bedingen, sondern nur
durch eine Objekt-Bedingung. Wenn wir zum Beispiel jemandem schéne Blu-
men schenken wollen, kann riipa, wie z.B. die Farbe oder der Duft, kusala citta
durch eine Objekt-Bedingung bedingen; ripa ist das Objekt, das von kusala
citta erfahren wird. Dieses rdpa kann fiir kusala citta nicht Objekt-Vorherr-
schafts-Bedingung sein. Wenn man ihm den Vorrang gibt und es immer wieder
haben will, ist es Objekt-Vorherrschafts-Bedingung fir lobhamdila citta, aber
nicht flr kusala citta. Kusala citta wird von LosgelOstheit, alobha, begleitet, es
ist auf das Loslassen von Objekten bedacht.

Das kusala, das man zuvor ausgefiihrt hat, wie z.B. GroRzligigkeit, kann eine
Objekt-Vorherrschafts-Bedingung flir kusala citta sein, es kann eine Bedingung
dafir sein, dass wieder kusala cittas entstehen. Die Entwicklung von kusala ist

52 Dies sind sabhdva rapas. Bhava bedeutet Natur [Charakteristik] und sa kann ,,eigen” bedeuten.
Sabhava rapas sind ripas mit ihrer eigenen spezifischen Natur [individuellen Charakteristik]. Es
gibt auch asabhava ripas, die keine rdpas mit eigener Charakteristik sind, sondern besondere
Qualitaten oder Eigenschaften, die sich auf andere ripas beziehen. Sabhava ripas sind z.B. die
vier GroRen Elemente, die Sinnesobjekte und die Sinnesorgane. Asabhava ripas, ripas, die keine
eigene Natur haben, sind zum Beispiel die besonderen Eigenschaften von ripa, die Leichtigkeit,
Geschmeidigkeit und Gefligigkeit sind, oder die vier Eigenschaften von rdpa, die Entstehung,
Fortdauer, Verfall und Verganglichkeit von riipa sind.

46



bedingt durch kusala, das in der Vergangenheit angesammelt wurde, und auch
durch die Faktoren chanda (Wunsch-zu-tun), viriya (Anstrengung), citta und
vimamsa (Erforschung des Dhamma), die zusammenentstehende Vorherr-
schafts-Bedingungen sind.

Wir sollten herausfinden, welchen Objekten wir den Vorrang geben. Wir soll-
ten wissen, ob sie kusala citta oder lobhamdiila citta bedingen. Es ist wichtig zu
erkennen, auf welche Weise Objekte verschiedene cittas bedingen kdnnen.
Wenn lobhamiila citta entsteht, kann das erfahrene Objekt dieses citta nur
durch die Objekt-Bedingung oder zusatzlich auch durch Objekt-Vorherrschaft
bedingen. In verschiedenen Momenten spielen verschiedene Bedingungen
eine Rolle in unserem Leben. Kusala kann falsche Ansicht oder Diinkel durch
eine Objekt-Vorherrschafts-Bedingung bedingen: Wir messen gern dem Begriff
»,mein kusala” mit falscher Ansicht groRe Bedeutung bei. Oder, wenn wir uns
mit anderen vergleichen, kdnnten wir unsere guten Taten mit Diinkel hoch
einschatzen.

Wenn wir an farbenfrohen Bildern anhaften, kann unsere Anhaftung Objekt-
Vorherrschafts-Bedingung fur lobhamadla cittas sein; wir kdnnen ganz in unse-
ren Genuss vertieft sein und die Entwicklung rechten Verstandnisses verges-
sen. In anderen Momenten widmen wir vielleicht dem Studium und der Be-
trachtung des Dhamma Zeit, so dass sich rechtes Verstandnis entwickeln kann.
Der Dhamma, den wir héren, kann durch die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung
mahadkusala citta begleitet von pafifia bedingen. Wir lesen in der ,Kiirzeren
Lehrrede Uber die Vernichtung des Begehrens” (MN 37, Cilatanhasankhaya-
Sutta), dass Sakka, der Herr der Gétter (devas), Neigungen zur geistigen Ent-
wicklung hatte, aber wenn es Bedingungen zum Genuss von Sinnesfreuden
gab, war er in diese vertieft. Sakka fragte den Buddha, der sich in der Nahe von
Savattht im 6stlichen Kloster aufhielt, inwieweit ein Monch durch die Vernich-
tung des Begehrens vollstandig befreit ist. Der Buddha antwortete:

,Herrscher der Gotter, da hat ein Bhikkhu vernommen, dass alle Dinge
nicht des Anklammerns wert sind. Wenn ein Bhikkhu vernommen hat,
dass alle Dinge nicht des Anklammerns wert sind, erkennt er alle Dinge
unmittelbar; indem er alle Dinge unmittelbar erkennt, durchschaut er
alle Dinge vollstandig; indem er alle Dinge vollstiandig durchschaut,
verweilt er in der Betrachtung der Verganglichkeit von Geflihl; was fir
ein Geflihl er auch immer empfinden mag, ob angenehm oder schmerz-
haft oder weder schmerzhaft noch angenehm; er betrachtet die Los-
sagung, betrachtet das Aufhoren, betrachtet das Loslassen.”

47



Weiter lesen wir, dass er so verweilend nach nichts in der Welt greift und
Arahatschaft erlangt. Sakka freute sich liber das, was der Buddha gesagt hatte,
und nachdem er gedankt hatte, verschwand er. Moggallana wollte heraus-
finden, ob Sakka die Bedeutung der Worte des Buddha begriffen hatte, und zu
diesem Zweck erschien er unter den , Gottern der DreiunddreiRig”. Sakka, der
mit finfhundert himmlischen Musikinstrumenten ausgestattet und beschenkt
war, amuisierte sich. Als er Moggallana kommen sah, stellte er die Instrumente
ab und begriite Moggallana. Dann bat Moggallana Sakka, die Worte des
Buddha uber die Freiheit durch die Vernichtung des Begehrens zu wiederholen.
Sakka antwortete:

,Guter Herr Moggallana, wir sind so beschaftigt; wir haben so viel zu
tun, nicht nur in unseren eigenen Angelegenheiten, sondern auch in den
Angelegenheiten der Gotter der DreiunddreiRig. AuRerdem, guter Herr
Moggallana, was gut vernommen, gut gelernt, gut beachtet und gut ver-
innerlicht ist, verschwindet nicht plotzlich ...”

Sakka lud Moggallana ein, zu kommen und die Freuden seines prachtigen Pa-
lastes zu sehen. Moggallana fand, dass Sakka viel zu trage lebte und wollte ihn
aufritteln. Mit seiner tbernatirlichen Kraft brachte er den Palast zum Zittern,
Schwanken und Beben. Moggallana bat Sakka wieder, die Worte des Buddha
zu wiederholen, und dann wiederholte Sakka sie.

Wir erkennen uns vielleicht in Sakka wieder, wenn er versucht, Ausreden zu
finden, um den Dhamma nicht zu betrachten. Auch wir sind manchmal geneigt
zu denken, dass wir zu beschaftigt sind, um rechtes Verstandnis der Wirklich-
keiten zu entwickeln, um uns ndma und ripa immer wieder bewusst zu
machen, bis sie griindlich verstanden sind. Als Moggallana Sakka aufrittelte,
waren es Bedingungen fiir ihn, der Entwicklung des rechten Verstandnisses den
Vorrang zu geben. So ist auch unser Leben. Wenn wir dem Dhamma zuhoéren
oder die Schriften lesen, konnen es Bedingungen dafiir sein, der Beachtung des
Dhamma und der Entwicklung des rechten Verstandnisses Vorrang zu geben.
Wenn Achtsamkeit auf ndma und ripa da ist, so wie sie eines nach dem ande-
ren erscheinen, kénnen sie schlieBlich als das erkannt werden, was sie sind:
Elemente, die Nicht-Selbst sind.

48



5. Angrenzungs- und Unmittelbarkeits-Bedingung

Wir fragen uns vielleicht, warum das Leben immer weitergeht. Gestern gab es
Sehen, Horen und Denken, und heute treten diese Wirklichkeiten wieder auf.
Erfahrungen ereignen sich immer wieder, weil es Bedingungen fir sie gibt. Die
Angrenzungs- und die Unmittelbarkeits-Bedingung sind die Bedingungen dafur,
dass cittas immer wieder entstehen, nacheinander in Abfolge. Jedes citta mit
seinen verbundenen cetasikas vergeht und bedingt das Entstehen des nach-
folgenden citta mit seinen verbundenen cetasikas. Das nachste citta kann nicht
entstehen, wenn das vorhergehende citta nicht weggefallen ist, es kann immer
nur ein citta auf einmal geben. Es ist schwierig, die Abfolge der verschiedenen
cittas zu erkennen, da sie sehr schnell entstehen und vergehen. Anhaftung
kann in einem Sinnestor-Prozess und dann im Geisttor-Prozess entstehen3,
aber solange es kein klares Verstandnis der verschiedenen Wirklichkeiten gibt,
scheint es, dass Anhaftung fiir eine Weile andauern kann. In Wirklichkeit gibt
es verschiedene cittas, die entstehen und wieder vergehen, und die aufgrund
der Angrenzungs-Bedingung und der Unmittelbarkeits-Bedingung aufeinander
folgen.

Anantara (Angrenzung) bedeutet: ohne Abstand. Anantara und samanantara
(Unmittelbarkeit) sind verschieden im Wortlaut, aber gleich in der Bedeutung
(Visuddhimagga Kap. XVII, 534). Das citta bedingt, nachdem es vergangen ist,
das Entstehen des nachfolgenden citta, ohne Pause dazwischen; das citta ist
anantara-paccaya fir das nachste citta. AuBerdem ist das citta samanantara-
paccaya fiir das nachste citta. Cittas folgen einander in der richtigen Weise, in
Ubereinstimmung mit einer festgelegten Reihenfolge ihres Entstehens. ,Sam*
in samanantara kann richtig oder angemessen bedeuten. Dem Wiedergeburts-
bewusstsein folgt zum Beispiel nicht das Sehen, sondern das erste bhavanga
citta in diesem Leben. Die Bedingung samanantara-paccaya wurde zusatzlich
Zu anantara-paccaya gelehrt, zum Nutzen der Zuhorer, die Missverstandnisse
haben kénnten. Samanantara wird manchmal mit sofortiger Kontinuitat tber-
setzt.

Das vorhergehende citta ist die Bedingung (paccaya) fur das Entstehen des
nachfolgenden citta, das der bedingte dhamma (paccayupanna dhamma) ist.
Die Bedingungen der Angrenzung und der Unmittelbarkeit beziehen sich nicht
auf rdpa. Ridpa kann durch vier Faktoren erzeugt werden: durch kamma, citta,
Erndhrung und durch Temperatur oder Hitze. Ripas entstehen und vergehen,

53 Siehe Anhang 1.

49



und solange es Bedingungen gibt, werden neue ripas durch die vier Faktoren
erzeugt®t,

Das Wiedergeburtsbewusstsein, patisandhi citta, das ein vipdka citta ist, be-
dingt das Entstehen des nachfolgenden citta, des ersten bhavanga citta in
diesem Leben, das von der gleichen Art citta ist wie das Wiedergeburtsbe-
wusstsein. Die bhavanga cittas, die im Laufe des Lebens zwischen den Sinnes-
tor- und Geisttor-Prozessen entstehen, sind vom gleichen citta-Typ°>. Wenn es
eine Geburt in einem ungliicklichen Daseinsbereich wie z.B. im Tierreich gibt,
ist das Wiedergeburtsbewusstsein akusala vipaka citta. Aufgrund der Angren-
zungs- und der Unmittelbarkeits-Bedingung folgt das bhavanga citta dem Wie-
dergeburtsbewusstsein und dieses citta ist auch akusala vipaka citta. Das
bhavanga citta ist in Ubereinstimmung mit dieser Art von Geburt, es kénnte
nicht in kusala vipaka citta gedndert werden. Wenn man mit einem maha-
vipdka citta®® geboren wird, das begleitet ist von den drei sobhana hetus
alobha, Nicht-Anhaftung, adosa, Nicht-Abneigung, und amoha oder pafifa, ist
das nachfolgende bhavanga citta von der gleichen citta-Art wie das Wieder-
geburtsbewusstsein. Das bhavarniga citta wird bedingt durch das Wiederge-
burtsbewusstsein mittels der Angrenzungs-Bedingung und der Unmittelbar-
keits-Bedingung. Die Person, die mit drei sobhana hetus geboren wird, hat die

54 In manchen Féllen kann es zu einer voribergehenden Aufhebung von citta kommen, und dann
entstehen und vergehen nur ripas. Diejenigen, die Samatha bis zur vierten Stufe von ardpa-
jhana, der ,Sphare der Weder-Wahrnehmung-noch-Nicht-Wahrnehmung®, entwickelt haben
und die auch die Stufe der Erleuchtung des andagami, des Nicht-Wiederkehrers, oder des Arahat
verwirklicht haben, kénnen ,Erléschung”, nirodha-samapatti erlangen. Dies ist die voriiber-
gehende Aufhebung von citta, cetasikas und Geist-gezeugtem ripa. Rapas, die bei Menschen
durch kamma, Temperatur und Nahrung erzeugt werden, und rdpas, die bei Wesen auf der
Brahma-Ebene durch kamma und Temperatur erzeugt werden, entstehen weiterhin. Wenn sie
aus der Erléschung auftauchen, ist das erste citta, das entsteht, das phala citta, das Frucht-
bewusstsein (lokuttara vipdka citta), das nibbana zum Objekt hat. Fir den anagami ist es das
phala citta des anagami und fir den Arahat ist es das phala citta des Arahat. Dieses citta ist
bedingt durch das vorhergehende citta, das ardpa-jhana citta der vierten Stufe, das vor der
Erléschung auftrat. Die Kraft der Angrenzung wird also nicht durch die voriibergehende Aufhe-
bung von citta zerstort. Genauso verhalt es sich mit der Wiedergeburt in der asafifiasatta-Ebene,
der Ebene, in der es nur ripa gibt. Wenn die Lebensspanne in dieser Ebene vorbei ist und es eine
Wiedergeburt in der sinnlichen Ebene gibt, ist das Wiedergeburtsbewusstsein durch das Sterbe-
bewusstsein bedingt, das vor der Wiedergeburt in der asafifiasatta-Ebene auftrat. So wird die
Kraft der Angrenzung nicht zerstort.

55 Bhavanga cittas erfahren nicht die Objekte, die auf die sechs Tore treffen und die von den cittas
erfahren werden, die innerhalb von Prozessen entstehen. Bhavanga cittas erfahren dasselbe
Objekt wie das Wiedergeburtsbewusstsein, und dieses Objekt ist dasselbe wie das Objekt, das
kurz vor dem Sterbebewusstsein im vorherigen Leben erfahren wurde. Das Objekt, das das
bhavanga citta erlebt, tritt fir uns nicht in Erscheinung, wir kennen es nicht.

6 Kusala vipdka citta der Sinnessphéare, begleitet von zwei oder drei sobhana hetus, schénen
Wourzeln.

50



Moglichkeit, in diesem Leben Erleuchtung zu erlangen, wenn pafifia entwickelt
wird. Aufgrund der Angrenzungs- und der Unmittelbarkeits-Bedingung werden
die Potentiale, mit denen man geboren ist, von Moment zu Moment weiter-
getragen.

Neben den bhavanga cittas gibt es auch cittas, die in den Sinnestor- und
Geisttor-Prozessen entstehen und die Objekte erleben, die auf die sechs Tore
treffen. Im Laufe des Lebens erleben wir Gliick und Leid, aber wir kénnten
solche Erfahrungen nicht machen, wenn das Wiedergeburtsbewusstsein nicht
entstanden wdre und wenn diesem citta nicht die weiteren cittas folgen
wirden, bhavanga cittas und cittas, die in den Sinnestor- und Geisttor-Prozes-
sen entstehen. Unser Leben ist eine ununterbrochene Reihe von cittas, die
ohne Unterbrechung aufeinander folgen.

Die cittas, die ihre Funktionen in den verschiedenen Prozessen®’ erfiillen,
folgen einander in einer geregelten Reihenfolge. Das am Sinnestor aufmer-
kende Bewusstsein, das erste citta, das in einem Sinnestor-Prozess entsteht,
wird mittels der Angrenzungs- und der Unmittelbarkeits-Bedingung durch das
letzte vor dem Beginn des Sinnestor-Prozesses entstehende bhavanga citta
bedingt. Das am Sinnestor aufmerkende Bewusstsein erfahrt ein Objekt, das
sich von dem Objekt des bhavanga citta unterscheidet; es merkt auf das Objekt
auf, das auf einen der Sinne trifft, und wird dann von einem Sinnesbewusstsein
(den fiinf Paaren, pafica-viiifianas, einem kusala vipaka citta oder einem
akusala vipaka citta des Sehens, Horens usw.) gefolgt, das dieses Objekt erlebt.
Sehen und Horen entstehen immer wieder, auch jetzt. So wissen wir, dass die
Bedingungen der Angrenzung und der Unmittelbarkeit weiterhin wirken. Die
Sinneswahrnehmung wie das Sehen oder Héren dauert nicht an, sie fallt weg
und bedingt das Entstehen des nachsten citta, des empfangenden Bewusst-
seins, sampaticchana citta, das das Objekt ,empfangt”. Diesem citta folgt das
untersuchende Bewusstsein, santirana citta, das das Objekt untersucht, und
diesem wiederum das bestimmende Bewusstsein, votthapana citta, das das
Objekt ,bestimmt”. Nachdem das votthapana citta das Objekt bestimmt hat,
folgen im Fall von Nicht-Arahats akusala javana cittas oder kusala javana
cittas. Gewohnlich gibt es sieben javana cittas in einem citta-Prozess, die die
Funktion des impulsiven AnstolRens oder des ,, Durchlaufens” des Objekts aus-
Uben. Den javana cittas kann registrierendes Bewusstsein, taddrammana citta
folgen, das sind vipdka cittas, die am Objekt ,hdngen”. Jedes dieser cittas wird
durch das vorangehende citta durch Angrenzung und Unmittelbarkeit bedingt,

57 Zu diesen Prozessen siehe Anhang 1. Man kann die Bedingungen von Angrenzung und Unmittel-
barkeit nicht verstehen, wenn man nicht mit den citta-Prozessen vertraut ist.

51



und jedes von ihnen bedingt seinerseits das Entstehen des nachsten citta auf
diese Weise. Nachdem der Sinnestor-Prozess abgeschlossen ist, folgen wieder
bhavanga cittas und danach kann das Objekt durch cittas erfahren werden, die
in einem Geisttor-Prozess entstehen. Das am Geisttor aufmerkende Bewusst-
sein, das auf das Objekt durch das Geisttor aufmerkt, ist das erste citta des
Geisttor-Prozesses. Ihm folgen javana cittas (im Fall von Nicht-Arahats akusala
oder kusala cittas), und dann kann registrierendes Bewusstsein, tadarammana
citta, entstehen. Die cittas, die innerhalb der verschiedenen Prozesse ent-
stehen, tun dies in einer bestimmten Reihenfolge, die unverdanderlich ist; sie
folgen einander ohne irgendein Intervall, und dies ist durch Angrenzung und
Unmittelbarkeit bedingt. Die javana cittas konnen zum Beispiel nicht entste-
hen, wenn im Sinnestor-Prozess das bestimmende Bewusstsein und im Geist-
tor-Prozess das am Geisttor aufmerkende Bewusstsein nicht entstanden sind.
Dies erinnert uns daran, dass es kein Selbst gibt, das bestimmte cittas zum
Entstehen bringen kann.

Wenn das Objekt, das erfahren wird, rdpa ist, wie beispielsweise ein sichtbares
Objekt oder ein Ton, dauert es so lange an wie siebzehn citta-Momente®.
Siebzehn Augenblicke sind immer noch extrem kurz. Die Erfahrung eines
sichtbaren Objekts und eines Tons scheinen gleichzeitig zu geschehen, aber in
Wirklichkeit haben mehrere Prozesse von cittas stattgefunden, die diese
verschiedenen Objekte erfahren. Wenn man keine Einsicht entwickelt hat, er-
kennt man das Wegfallen des citta und das Entstehen des nachfolgenden citta
nicht. Wir finden die Erfahrung von Sinnesobjekten sehr wichtig, aber wir
sollten uns daran erinnern, dass diese Erfahrungen fliichtig und unbedeutend
sind. Nur durch satipatthdna kann das Verstandnis entwickelt werden, das das
Entstehen und Vergehen von Wirklichkeiten erfasst. Wir sind in der Menschen-
welt geboren, wo wir die Gelegenheit haben, den Dhamma zu hoéren, und da
eine solche Gelegenheit selten ist, sollten wir es nicht versaumen, Verstandnis
der Wirklichkeiten zu entwickeln.

Wahrend des gesamten Zyklus von Geburt und Tod walten durchgangig die
Bedingungen der Angrenzung und Unmittelbarkeit. Aufgrund der ununter-
brochenen Abfolge von cittas bedingen vergangene Leben das gegenwartige
Leben und ebenso wird das gegenwartige Leben zukiinftige Leben bedingen.
Jedes citta fallt vollstandig weg, aber es bedingt das nachfolgende citta. Ten-
denzen und Neigungen, die wir in friiheren Leben hatten, haben sich von
Augenblick zu Augenblick bis zur Gegenwart angesammelt. Da jedes citta, das

%8 Siehe Kapitel 2. Dies ist der Fall, wenn ein Prozess von cittas seinen vollen Lauf nimmt. Ein Prozess
kann jedoch auch frither unterbrochen werden. Fiir Details siehe Anhang 1.

52



wegfallt, das nachfolgende citta bedingt, konnen wir Fahigkeiten, Wissen und
Weisheit ansammeln. Es ist aufgrund der Angrenzungs- und Unmittelbarkeits-
Bedingung, dass wir uns an vergangene Erfahrungen erinnern kdnnen, an Ereig-
nisse, die viele Jahre zuriickliegen.

Kammas, gute und schlechte Taten, begangen in der Vergangenheit, werden
von Moment zu Moment, von Leben zu Leben angesammelt und kénnen spa-
ter, wenn der rechte Zeitpunkt gekommen ist, ihre entsprechenden Resultate
hervorbringen. Aufgrund von kamma, das Resultate erzeugt, erfahren cittas,
die in Prozessen entstehen, angenehme oder unangenehme Objekte durch die
Sinne. Wir sehen angenehme und unangenehme Objekte; das Sehen ist ein
vipaka citta, erzeugt durch kamma. Das am Augentor aufmerkende Bewusst-
sein, das dem Sehen im Augentor-Prozess vorausgeht, ist auch eine Bedingung
fir das Sehen: es bedingt das Sehen durch die Angrenzungs- und Unmittel-
barkeits-Bedingung. Gabe es kein am Augentor aufmerkendes Bewusstsein,
konnte Sehen nicht entstehen. Cittas entstehen und vergehen unaufhaltsam
nacheinander aufgrund von Bedingungen und wir wissen nie, was der nachste
Moment bringen wird. Wir mogen Uberrascht sein, dass wir ganz plétzlich
groRe Schmerzen oder einen Unfall erleiden missen. Wir sind Giberrascht, weil
wir die Angrenzungs- und Unmittelbarkeits-Bedingungen nicht erkennen, die
standig im Kreislauf von Geburt und Tod vorkommen.

Das Wiedergeburtsbewusstsein, patisandhi citta, ist ein vipdka citta, erzeugt
durch kamma. Kamma bewirkt, dass wir in bestimmte Verhaltnisse geboren
werden, in einer bestimmten Familie, wo es glinstige oder unglinstige Bedin-
gungen gibt um Gutes zu tun und rechtes Verstandnis zu entwickeln. Dem
Wiedergeburtsbewusstsein geht das Sterbebewusstsein voraus, das letzte citta
des vorangegangenen Lebens. Aufgrund der Angrenzungs-Bedingung wird das
Sterbebewusstsein ohne jeglichen Zwischenraum vom Wiedergeburtsbewusst-
sein abgelost. Wenn wir die Angrenzungs-Bedingung verstehen, die jetzt, in
diesem Moment, wirkt, werden wir auch einsehen, dass das letzte citta dieses
Lebens das erste citta des folgenden Lebens durch die Angrenzungs-Bedingung
bedingt. Das Sterbebewusstsein kann in einer gliicklichen Existenz-Ebene ent-
stehen, wie zum Beispiel der menschlichen, aber es kann von einem Wieder-
geburtsbewusstsein gefolgt werden, das in einem ungliicklichen Daseinsbe-
reich entsteht.

Nach diesem Leben wird es ein weiteres Leben geben, bis man die Arahatschaft
erlangt hat. Das Sterbebewusstsein des Arahats ist keine Angrenzungs-Bedin-
gung mehr fiir ein Wiedergeburtsbewusstsein. Solange wir uns im Kreislauf von
Geburt und Tod befinden und noch nicht das Stadium des sotdpanna (des
Stromeingetretenen, der die erste Stufe der Erleuchtung verwirklicht hat) er-

53



langt haben, kdnnen wir immer noch einer ungliicklichen Wiedergeburt ausge-
setzt sein.

In der Gruppierten Sammlung (SN 7.12 Udaya-Sutta) werden wir an die Wieder-
geburt mit ihren Mihen und Leiden erinnert, immer wieder, bis die Arahat-
schaft erlangt ist. Wir lesen, dass der Buddha an drei aufeinanderfolgenden
Tagen mit seiner Almosenschale zu Udaya kam, der sie mit Reis fillte. Nach
dem dritten Mal kritisierte Udaya den Buddha dafiir, dass er immer wieder
kam. Der Buddha antwortete:

Llmmer wieder streut man den Samen aus,

Immer wieder ldsst der Gotterkonig regnen,

Immer wieder pfligen die Bauern ihr Feld.

Immer wieder kommt er in ein andres Land.

Immer wieder betteln die Bettler,

Immer wieder spenden die Herren der Gabe,

Immer wieder, wenn die Herren der Gabe gespendet haben,
Immer wieder gehen sie ins Himmelreich.

Immer wieder geben die Milchkiihe Milch,

Immer wieder kommt das Kalb zur Mutter;

Immer wieder wird man mide und zittrig,

Immer wieder sucht der Erschopfte sein Zimmer auf.

Immer wieder wird man geboren und stirbt,

Immer wieder schleppt man (die Toten) auf die Leichenstatte.

Hat er aber den Weg zur Nimmerwiedergeburt gefunden,
Wird der Weise nimmer wieder geboren.”

Dann lesen wir, dass Udaya seine Wertschatzung fir die Worte des Buddha
zum Ausdruck brachte und Zuflucht zum Dreifachen Juwel nahm. Er wollte ein
Laiennachfolger des Buddha werden.

54



6. Zusammenentstehungs- und Gegenseitigkeits-Bedingung

Bei der Zusammenentstehungs-Bedingung bewirkt ein bedingender dhamma,
paccaya dhamma, bei seinem Entstehen, dass die bedingten dhammas, pacca-
yuppanna dhammas, gleichzeitig mit ihm entstehen. Der Pali-Begriff sahajata
in der Zusammenentstehungs-Bedingung, sahajata-paccaya, bedeutet: das,
was zusammen entstanden ist. Dagegen entsteht der bedingende dhamma bei
der Angrenzungs-Bedingung und der Unmittelbarkeits-Bedingung vor dem be-
dingten dhamma.

Wir lesen im Visuddhimagga (Kap. XVII, 535):

»Als Zusammenentstehungs-Bedingung gilt ein Ding, das ein anderes in
der Weise unterstiitzt, dass es dasselbe im Augenblicke des Aufsteigens
mitentstehen ldsst, gleichwie das Lampenlicht die Helligkeit ...“

Der Visuddhimagga verwendet zur Erkldrung der Zusammenentstehungs-Be-
dingung das Gleichnis einer Ollampe: Wenn ihre Flamme erscheint, werden
Licht, Farbe und Warme gleichzeitig mit ihr erzeugt. Licht, Farbe und Warme,
die von der Flamme erzeugt werden, sind weder vor dem Erscheinen noch nach
dem Erléschen der Flamme vorhanden®®.

Wir lesen im Patthana (Paccayaniddesa, 6) von verschiedenen Klassen von
Phdanomenen, nama und ripa, die bei der Zusammenentstehungs-Bedingung
vorkommen. Bezliglich der ersten Klasse heift es:

,Die vier immateriellen Gruppen (nadmakkhandhas) stehen durch die
Zusammenentstehungs-Bedingung miteinander in Beziehung.”

Viifianakkhandha, citta, kann nicht ohne die drei anderen namakkhandhas
entstehen, namlich: vedanakkhandha (Geflhl), safifigkkhandha (Erinnerung
oder Wahrnehmung) und sankhdarakkhandha (Geistesformationen, die
anderen cetasikas). Citta unterscheidet sich von cetasika, es fiihlt nicht und
erinnert sich nicht. Citta ist der ,Chef” beim Erkennen eines Objekts, aber es
braucht die begleitenden cetasikas, die dem citta assistieren; sie teilen mit ihm
dasselbe Objekt, haben aber jeweils ihre eigene Aufgabe. Citta kann nicht ohne
cetasikas entstehen und cetasika kann nicht ohne citta entstehen, sie bedingen
sich gegenseitig durch die Zusammenentstehungs-Bedingung. Citta braucht
zum Beispiel das cetasika phassa, den Kontakt, der Verbindung mit dem Objekt
aufnimmt, damit citta es erkennen kann. So wird citta von phassa durch Zu-
sammenentstehung bedingt. Phassa wird von citta und den begleitenden ceta-

%9 Sjehe ,,Guide to Conditional Relations”, Teil I, S. 23, von U Narada.

55



sikas durch Zusammenentstehung bedingt. Wenn phassa ein akusala citta
begleitet, ist er auch akusala, und wenn er ein kusala citta begleitet, ist er auch
kusala.

Jeder der vier namakkhandhas kann abwechselnd als bedingender dhamma
oder als bedingter dhamma aufgefasst werden, da sie wechselseitig durch
Gleichzeitigkeit in Beziehung stehen. Das Patthana (Kusalattika, Kap. 7 Pafiha-
vara, 6, 1.) driickt dies wie folgt aus:

»Ein heilsames Phanomen (kusala dhamma) steht mit einem heilsamen
Phdanomen durch die Zusammenentstehungs-Bedingung in Beziehung.

Eine heilsame Gruppe (khandha) steht mit drei (heilsamen) Gruppen
durch die Zusammenentstehungs-Bedingung in Beziehung. Drei Grup-
pen stehen mit einer Gruppe durch die Zusammenentstehungs-Bedin-
gung in Beziehung. Zwei Gruppen stehen mit zwei Gruppen durch die
Zusammenentstehungs-Bedingung in Beziehung.”

Dies bezieht sich nur auf die vier namakkhandhas. Dasselbe wird fiir die vier
akusala (unheilsamen) namakkhandhas ausgesagt.

Wenn ein lobhamiila citta, ein in Anhaftung wurzelndes citta, entsteht, sind die
vier namakkhandhas akusala und sie bedingen sich gegenseitig durch Zusam-
menentstehung. Lobhamdla citta hat als Wurzeln moha und lobha, und diese
Wurzeln bedingen die begleitenden dhammas durch die Zusammenentsteh-
ungs-Bedingung und auch mittels der Wurzel-Bedingung. Phanomene kénnen
andere Phanomene auf verschiedene Weise bedingen. Lobhamdla citta kann
von einem angenehmen Gefiihl begleitet sein. Das Gefiihl wird durch citta und
die begleitenden cetasikas bedingt, und wenn es akusala citta begleitet, ist es
auch akusala. Das angenehme Gefiihl, das akusala ist, hat eine Eigenschaft, die
sich von dem angenehmen Gefiihl, das kusala ist, deutlich unterscheidet.
Wenn wir ein leckeres Essen mit einem angenehmen Geflihl genielen,
unterscheidet sich dieses Gefiihl von dem angenehmen Gefiihl, das entsteht,
wenn wir das kusala eines anderen wertschatzen. In letzterem Fall ist es feiner
und ruhiger. Es gibt viele sobhana cetasikas, die das kusala citta begleiten:
Ruhe, Ausgeglichenheit, Vertrauen in kusala, Achtsamkeit. Sie alle bedingen
das angenehme Gefihl, das kusala ist.

Es ist nltzlich mehr (iber die Zusammenentstehungs-Bedingung zu lernen, da
diese Bedingung direkt mit unserem taglichen Leben zu tun hat. Citta und ceta-
sikas, die zusammen entstehen, bedingen sich gegenseitig. Wenn man zum
Beispiel Verstandnis fiir nama und ripa entwickelt, wird das kusala citta von
pafifig und vielen anderen sobhana cetasikas begleitet. Dieses citta wird auch

56



von sati begleitet, die achtsam gegeniber der erscheinenden Wirklichkeit ist,
von Gedankenfassung, vitakka®, die das Objekt ,beriihrt”, so dass paffia es
verstehen kann, von Nicht-Anhaftung, alobha, und von anderen cetasikas, die
jeweils ihre eigene Funktion erfillen. Sie alle unterstiitzen sich gegenseitig,
wahrend sie gemeinsam entstehen. Es gibt viele Grade von pafifig und wah-
rend paifi@ anwachst, unterstitzt sie auch die begleitenden sobhana ceta-
sikas. Zum Beispiel ist alobha, Nicht-Anhaftung, am Anfang noch schwach, aber
wenn paffia sich entwickelt, entwickelt sich auch alobha; dies fiihrt zu mehr
Loslosung von den Wirklichkeiten.

Citta und cetasikas kénnen von vier ,jatis“ (Klassen) sein, sie konnen kusala,
akusala, vipaka oder kiriya sein. Einige cetasikas konnen cittas der vier jatis
begleiten, aber in jedem Fall sind sie vollig unterschiedlich, weil sie durch das
citta und die anderen begleitenden cetasikas bedingt sind. Manasikara, Auf-
merksamkeit, ist zum Beispiel ein cetasika, das mit jedem citta entsteht, aber
es ist sehr unterschiedlich, je nachdem ob es das am Objekt der Erfahrung
anhaftende lobhamiila citta begleitet oder das kusala citta, das auf GroRzugig-
keit oder die Einhaltung von sila bedacht ist. Viriya, Energie oder Anstrengung,
kann Energie flr das sein, was heilsam ist, oder es kann Energie sein, die auf
eine unheilsame Weise ausgelibt wird; Anstrengung kann kusala citta und
akusala citta begleiten. Man kdnnte sich sehr anstrengen, um einen schonen
Edelstein zu bekommen, an dem man anhaftet, und das ist etwas anderes als
die wohl-balancierte Anstrengung, die mit kusala citta einhergeht.

Es gibt also eine grofRRe Vielfalt von citta und cetasikas, die sich gegenseitig
unterstitzen. Wenn wir die verschiedenen Bedingungen fiir die entstehenden
Wirklichkeiten besser verstehen, wird es uns helfen zu erkennen, dass es kein
Selbst gibt, das Objekte erlebt, das sie mag oder nicht, oder das rechtes Ver-
standnis entwickelt.

Was die zweite Klasse von Phanomenen betrifft, die im Zusammenhang mit der
Zusammenentstehungs-Bedingung erwahnt werden, so lesen wir im Patthana
(Paccayaniddesa, 6):

,Die vier GroRen Elemente (mahdabhita ripas) stehen durch die
Zusammenentstehungs-Bedingung in Beziehung.”

Die Elemente Erde (Festigkeit, Harte), Wasser (Kohasion), Feuer (Temperatur)
und Wind (Bewegung) entstehen immer gemeinsam und bedingen sich gegen-

%0 Das vitakka cetasika entsteht mit vielen cittas, aber nicht mit jedem citta. Wenn es akusala citta
begleitet, ist es falsches Denken und wenn es kusala citta begleitet, ist es richtiges Denken. Als
ein Faktor des achtfachen Pfades wird es ,rechtes Denken” genannt.

57



seitig. Die ripas des Korpers und die ripas der Materie aullerhalb entstehen
und vergehen in Gruppen oder Einheiten, und die vier GrofRen Elemente sind
in jeder Gruppe enthalten. Festigkeit ist die Grundlage der anderen drei Ele-
mente, Temperatur erhalt die anderen drei Elemente, Kohasion halt sie zusam-
men und das Element der Bewegung® wirkt als ihre Ausdehnung (Visuddhi-
magga Kap. XI, 368/369).

Das Patthana (Kusalattika, Kap. 7 Pafihavara, 7, 3.) sagt tber die Art und Weise,
wie sich die vier GroBen Elemente gegenseitig bedingen, dass ein Grolles
Element die anderen drei bedingt, drei bedingen eines und zwei bedingen zwei.

Jeden Tag erleben wir eine grofe Vielfalt von Sinnesobjekten, die aber eigent-
lich nur unterschiedliche Zusammensetzungen von ripa-Elementen sind.
Wenn wir einen Tisch oder ein Stick Stoff berlihren, kann ein beriUhrbares
Objekt erscheinen, wie zum Beispiel Harte oder Weichheit. Harte, Weichheit,
Hitze, Kalte, Bewegung oder Druck kénnen durch Beriihrung erfahren wer-
den®. Wir denken, dass ein beriihrbares Objekt andauern kann, aber es ist nur
ripa, das standig entsteht und vergeht.

Was die dritte Klasse von Phanomenen bei der Zusammenentstehungs-Bedin-
gung betrifft, so bedingen in den flinf-khandha-Daseinsbereichen (wo es nama
und ripa gibt) das patisandhi citta und das ripa, das die Herz-Grundlage fir
das patisandhi citta ist, sich gegenseitig durch Zusammenentstehung.

In den Daseinsbereichen, in denen es nama und ripa gibt, braucht jedes citta
eine physische Grundlage (vatthu) oder einen Ursprungsort. Das vatthu fir das
Sehen ist die Augen-Grundlage, und jede der Sinneswahrnehmungen (die fiinf
Paare, pafica-vififiGnas, von denen eines kusala vipaka citta und eines akusala
vipdka citta ist) hat ihre entsprechende Grundlage. Die cittas, die nicht zu den
Sinneswahrnehmungen gehdren, haben alle die Herz-Grundlage als vatthu.
Wahrend des Lebens muss das ripa, das das vatthu ist, vor dem citta entste-
hen, das von ihm abhdngt, da das rdpa im Moment seines Entstehens zu
schwach ist, um als Grundlage zu dienen. Im Moment der Wiedergeburt jedoch
entstehen citta und seine physische Grundlage gleichzeitig. In diesem Moment
erzeugt kamma die Herz-Grundlage zur gleichen Zeit wie das patisandhi citta,
das das geistige Resultat, vipdka citta, des kamma ist, und dieses citta entsteht
auf der Herz-Grundlage. In den Daseinsbereichen, in denen es ndma und ripa

61 Bewegung” ist keine Bewegung im herkémmlichen Sinne; dieses riipa hat die Eigenschaft von
Bewegung oder Druck. Es wird manchmal als Schwingung oder Vibration tGbersetzt. Es verursacht
Ausdehnung, die man zum Beispiel am Luftdruck im Magen oder Darm bemerken kann.

52 Das Element der Kohdsion kann nicht durch Bertihrung erfahren werden.

58



gibt, kdnnen das patisandhi citta und die Herz-Grundlage nicht ohne einander
entstehen. Sie bedingen sich gegenseitig durch Zusammenentstehung.

Die Herz-Grundlage ist nicht das einzige durch kamma im ersten Moment
unseres Lebens erzeugte ripa. Kamma erzeugt in diesem Moment drei Grup-
pen von ripa: eine Gruppe mit der Herz-Grundlage, eine mit der Korper-
Grundlage und eine mit dem Geschlecht, Mannlichkeit oder Weiblichkeit. In
jeder dieser Gruppen sind auch die acht untrennbaren ripas® und die Lebens-
fahigkeit (jivitindriya)® enthalten, und so entstehen im Moment unserer Ge-
burt durch kamma erzeugt drei Gruppen von je zehn ripas. Ohne das pati-
sandhi citta konnten diese Gruppen in diesem Moment nicht entstehen. Somit
ist das patisandhi citta die Zusammenentstehungs-Bedingung fiir die drei
kamma-gezeugten Gruppen von ripas, aber unter diesen ripas ist nur die
Herz-Grundlage die Zusammenentstehungs-Bedingung fur das patisandhi citta;
dieses citta konnte ohne die Herz-Grundlage nicht entstehen.

In der vierten Klasse von Phanomenen bei der Zusammenentstehungs-Bedin-
gung bedingen das citta und die es begleitenden cetasikas das von ihnen
erzeugte ripa durch die Zusammenentstehungs-Bedingung.

Citta erzeugt rdpa in dem Moment, in dem es entsteht. Jeder Moment eines
citta kann in drei extrem kurze Phasen unterteilt werden (Visuddhimagga Kap.
XX, 614): den Moment des Entstehens (uppdada khana), den Moment der An-
wesenheit (titthi khana) und den Moment der Auflosung (bhanga khana). Citta
kann nur im Moment seines Entstehens ridpa erzeugen, da es im Moment
seiner Anwesenheit und seiner Auflosung zu schwach dafir ist. Sechzehn Arten
von citta erzeugen kein rdpa: das patisandhi citta, die zehn Sinneswahrneh-
mungen (die finf Paare des Sehens, Horens usw.), die vier ardpdvacara-vipaka
cittas (des immateriellen jhana, die in den aridpa-brahma-Daseinsbereichen
entstehen, wo es kein ripa gibt) und das Sterbebewusstsein, cuti citta, des
Arahat. Abgesehen von diesen cittas, erzeugen alle anderen cittas ripas des
Kérpers®. Akusala cittas und kusala cittas kénnen beispielsweise kérperliche
AuRerungen (Gesten, mit denen wir unsere Absichten ausdriicken) und sprach-
liche AuRerungen erzeugen. Akusala cittas und kusala cittas kénnen kérper-
liche Merkmale hervorbringen, mit denen wir unsere Stimmungen ausdriicken,

63 Dje vier GroRen Elemente und zusétzlich: Farbe, Geruch, Geschmack und Nihrstoff. Diese acht
sind in jeder Gruppe von rdpas vorhanden.

54 Dieses rdpa ist in allen kamma-gezeugten Gruppen vorhanden, nicht in Gruppen, die durch citta,
Temperatur oder Erndhrung erzeugt werden. Es entsteht nur mit rdpas des Koérpers, nicht mit
dulerer Materie.

% Wie wir gesehen haben, kénnen die ridpas des Korpers durch vier Faktoren erzeugt werden:
durch kamma, citta, Erndhrung und Temperatur.

59



wie zum Beispiel Bedauern, Arger oder Vergniigen. Dosa kann Stirnrunzeln und
lobha kann Lachen erzeugen. Wenn wir unser Haus dekorieren, wenn wir uns
anziehen oder wenn wir Kosmetika verwenden, ist uns dann bewusst, welche
Arten von citta rapas erzeugen, wahrend wir unsere Hande bewegen?
Wahrscheinlich ist uns nicht einmal bewusst, dass lobhamdla cittas in solchen
Momenten ripas erzeugen. Wir kdnnen uns nicht dazu zwingen, das Leben
eines Monchs zu fiihren, ein Leben ohne Sinnesfreuden, aber durch die Lehre
des Buddha im Vinaya, Suttanta und Abhidhamma kdnnen wir die Geistes-
befleckungen kennenlernen, die entstehen. Auch fiir Laien ist es lehrreich, den
Vinaya, das Buch der Disziplin firr die Monche, zu lesen, denn es ist ein treuer
Spiegel und eine standige Erinnerung an die verschiedenen Geistesbefleckun-
gen, die im taglichen Leben auftreten und normalerweise nicht erkannt wer-
den. Wir lesen im Vinaya, dass es den Mdnchen verboten ist, Wohnstatten und
Gegenstande, die sie benutzen, zu schmiicken oder sich selbst zu verschonern,
da dies ein Schwelgen in Sinnesvergnlgen ist. Im Text des Vinaya (Buch der
Disziplin V, Cullavagga, 247) heil’t es:

»Bei einer Gelegenheit cremten sich die Mdnche der Sechsergruppe die
Gesichter ein ... — ... rieben sich die Gesichter ein ... — ... puderten sich
die Gesichter ... — ... machten sich zinnoberrote Zeichen ins Gesicht ... —
... farbten sich die Glieder rot, farbten sich die Gesichter, farbten sich
Gesichter als auch GliedmaRen. Die Leute wurden &rgerlich, unruhig
und regten sich auf: ... — ... ,Wie Sinnesliiste geniefende Laien!” ...

Dann lesen wir, dass der Buddha dies nicht erlaubte und sagte, dass es ein
Vergehen ware, wenn die Monche eines dieser Dinge tun wiirden.

Das ,,Buch der Analyse” (Vibhanga, zweites Buch des Abhidhamma, Kap. 17,
Analyse von kleinen Gegenstianden, Absatz 854) erinnert uns daran, dass es
Eitelkeit ist, Objekte oder den eigenen Korper zu schmiicken:

,Hierin: Was ist ,personliche Eitelkeit’? Die Dekoration der Gewander,
die Dekoration der Almosenschale, die Dekoration des Wohnsitzes; das
Dekorieren, das Verschonern, das stolz Sein, das Ausschmiicken, die
Selbstgefalligkeit, der Zustand der Selbstgefalligkeit, der Akt der person-
lichen Eitelkeit, die personliche Eitelkeit fiir diesen fauligen Kérper und
fir die duBeren Requisiten. Dies wird personliche Eitelkeit genannt.”

Laien haben immer noch die Bedingungen fiir ein Leben mit Sinnesfreuden,
aber das richtige Verstdandnis fir die entstehenden Wirklichkeiten kann ent-
wickelt werden. Auch wahrend man sich schmiickt, erscheinen ndma und ripa
und man kann sich ihrer bewusst werden. Wenn wir wissen, dass ripa in

60



solchen Féllen durch citta bedingt ist, kann es uns helfen, ndma und ripa als
bedingte Elemente zu verstehen.

Citta und cetasikas, die in ihrem Entstehungsmoment ripa erzeugen, bedingen
ripa durch Zusammenentstehung, aber vom Geist erzeugtes ripa, wie zum
Beispiel die sprachliche AuBerung, bedingt nicht umgekehrt citta durch Zu-
sammenentstehung. Das Entstehen von citta hangt nicht von Geist-gezeugtem
ripa ab.

Was die flinfte Gruppe betrifft, die in Bezug auf die Zusammenentstehungs-
Bedingung erwahnt wird, so bedingen die vier GroRen Elemente die abgelei-
teten rdpas (upadaya ripas) durch Zusammenentstehung, aber die abgeleite-
ten riipas bedingen umgekehrt nicht die vier GroRen Elemente durch Zusam-
menentstehung. Es gibt insgesamt achtundzwanzig Arten von ripa, und die
abgeleiteten rdpas sind die vierundzwanzig Arten von ripa, die nicht zu den
vier GroRen Elementen der Festigkeit, Kohdsion, Temperatur und Bewegung
gehoren. Die abgeleiteten ripas sind von den vier GroRen Elementen abhangig,
sie kénnen ohne sie nicht entstehen. Wenn zum Beispiel ein Ton entsteht,
braucht er Festigkeit, Zusammenhalt, Temperatur und Bewegung. Wir hdangen
an unserem Koérper und an unseren Besitztlimern, aber das sind nur ripas, die
vier GroRRen Elemente und abgeleitete ripas in verschiedenen Zusammenset-
zungen, die aufgrund von Bedingungen entstehen.

Es gibt noch eine sechste Gruppe von Phidnomenen die Zusammenentste-
hungs-Bedingung betreffend, die im gleichen Abschnitt der ,, Analytischen Ab-
handlung” des Patthana erwahnt wird, aber diese ist eigentlich eine weitere
Erklarung der Beziehung zwischen der Herz-Grundlage und dem citta, das auf
der Herz-Grundlage entsteht. Das ganze Leben hindurch muss die Herz-Grund-
lage vor dem citta entstehen, das von ihr abhadngt. Auch die Sinnesgrundlagen,
die die physischen Grundlagen fiir die Sinneswahrnehmungen wie Sehen oder
Horen sind, und die das ganze Leben hindurch entstehen, miissen vor den
cittas entstehen, die von ihnen abhangen. Ripa ist in dem Moment, in dem es
entsteht, zu schwach um eine Grundlage zu sein und kann daher die Funktion
einer Grundlage erst erfiillen, nachdem es entstanden ist. Der Moment der
Wiedergeburt ist jedoch der erste Moment des Lebens und in diesem Fall
erzeugt kamma gleichzeitig die Herz-Grundlage und das patisandhi citta, das
von ihr abhangt. In diesem Moment bedingen sich patisandhi citta und Herz-
Grundlage gegenseitig durch Zusammenentstehung. Das Patthana (Paccaya-
niddesa, 6) sagt tber die Beziehung zwischen Herz-Grundlage und dem von ihr
abhangigen citta folgendes aus:

61



»,Materielle Phanomene stehen manchmal mit immateriellen Phano-
menen durch die Zusammenentstehungs-Bedingung in Beziehung.
Manchmal stehen sie nicht durch die Zusammenentstehungs-Bedin-
gung in Beziehung.”

Einige der Phdnomene, die durch die Zusammenentstehungs-Bedingung in
Beziehung stehen, stehen auch durch die Gegenseitigkeits-Bedingung (afifia-
mafifia-paccaya) in Beziehung. Sie bedingen einander wechselseitig, wahrend
sie zusammen entstehen. Jede dieser Wirklichkeiten, die sich gegenseitig be-
dingen, kann bedingender dhamma (paccaya) und bedingter dhamma (pacca-
yuppanna dhamma) sein. Wir lesen im Visuddhimagga (Kap. XVII, 535):

»Als Gegenseitigkeits-Bedingung gelten solche Dinge, die in der Weise
eine Unterstltzung bieten, dass sie sich gegenseitig entstehen lassen
und aufrecht erhalten wie drei (sich gegenseitig unterstiitzende)
Stocke.”

Drei Stocke, die an den oberen Enden aneinander gelehnt sind, stiitzen sich
gegenseitig. Genauso bedingen sich die Wirklichkeiten wechselseitig, auf die
sich die Gegenseitigkeits-Bedingung bezieht. Es gibt drei Klassen von Phdno-
menen, auf die diese Bedingung zutrifft.

Die erste Klasse betrifft die vier nadmakkhandhas, die einander durch Zusam-
menentstehen und auch wechselseitig durch Gegenseitigkeit bedingen. Sie
unterstitzen und festigen sich gegenseitig.

Die zweite Klasse umfasst die vier GroRen Elemente, die durch die Zusammen-
entstehungs-Bedingung und auch durch die Gegenseitigkeits-Bedingung mitei-
nander in Beziehung stehen. Festigkeit, Kohdsion, Temperatur und Bewegung,
die zusammen entstehen, bedingen und unterstiitzen sich gegenseitig.

In der dritten Klasse bedingen sich das patisandhi citta mit den begleitenden
cetasikas und die gleichzeitig entstehende Herz-Grundlage durch Gegenseitig-
keit. Wie wir gesehen haben, erzeugt kamma im Moment der Wiedergeburt
neben der Gruppe der ripas mit der Herz-Grundlage zwei weitere Gruppen,
namlich die Gruppe mit der Korper-Grundlage und die Gruppe mit dem Ge-
schlecht. Zwischen den beiden letztgenannten Gruppen und dem patisandhi
citta gibt es keine Beziehung der Gegenseitigkeit.

Die anderen Klassen von Phdanomenen, die durch Zusammenentstehung in
Beziehung stehen, stehen nicht durch Gegenseitigkeit in Beziehung. Das ripa,
das von citta erzeugt wird, wird von diesem citta durch Zusammenentstehung
bedingt, aber es gibt keine Beziehung der Gegenseitigkeit. Dieses ripa bedingt
nicht seinerseits citta, es festigt citta nicht durch die Gegenseitigkeits-

62



Bedingung. Die vier GroBen Elemente sind Zusammenentstehungs-Bedingung
fur die abgeleiteten ripas, aber es gibt keine Beziehung der Gegenseitigkeit;
die abgeleiteten rapas festigen die vier GroRRen Elemente nicht durch die Ge-
genseitigkeits-Bedingung. Sichtbare Objekte oder Tone, die abgeleitete ripas
sind, kdnnen nicht ohne die vier GroBen Elemente entstehen, aber die vier
GrolRen Elemente sind nicht von diesen riipas abhangig. Wir sehen also, dass
Phanomene, die durch Gegenseitigkeit in Beziehung stehen, auch durch Zu-
sammenentstehung in Beziehung stehen, aber dass nicht alle Phdnomene, die
durch Zusammenentstehung in Beziehung stehen, auch durch Gegenseitigkeit
in Beziehung stehen.

63






7. Abhingigkeits-Bedingung®®

Die Abhdngigkeits-Bedingung, nissaya-paccaya, bezieht sich auf Wirklichkei-
ten, die andere Wirklichkeiten bedingen, indem sie deren Stiitze oder Grund-
lage sind.

Wir lesen im Visuddhimagga (Kap. XVII, 535) Uber die Abhangigkeits-Bedin-
gung, die hier als Grundlagen-Bedingung libersetzt wird:

»Als Grundlagen-Bedingung gilt ein Ding, das nach einer Art einer Unter-
lage oder Stiitze andere Dinge unterstitzt, gerade wie die Erde die
Grundlage bildet fiir die Biume, oder die Leinwand die Unterlage ist fiir
Gemalde usw.”

Diese Art von Bedingung bezieht sich sowohl auf Phanomene, die zusammen
mit den Phdnomenen, die sie bedingen, entstehen, als auch auf Phanomene,
die vor den Phanomenen, die sie bedingen, entstanden sind.

Wir lesen im Patthana (Paccayaniddesa, 8) tber die Abhadngigkeits-Bedingung
flir zusammenentstehende Phanomene:

1. Die vier immateriellen Gruppen stehen untereinander durch die
Unterstitzungs-Bedingung in Beziehung.

2. Die vier grofRen Elemente stehen untereinander durch die Unter-
stlitzungs-Bedingung in Beziehung.

3. Im Empfangnis-Moment stehen Geist und Materie gegenseitig durch
die Unterstilitzungs-Bedingung in Beziehung.

4. Die Phanomene Bewusstsein und Geistesfaktoren stehen mit Geist-
gezeugter Materie durch die Unterstlitzungs-Bedingung in Bezie-
hung.

5. Die groBen Elemente stehen mit abgeleiteter Materie durch die
Unterstitzungs-Bedingung in Beziehung.

Was die erste Klasse betrifft, so sind die vier ndmakkhandhas durch die Bedin-
gung der zusammenentstehenden Abhangigkeit miteinander verbunden: Citta
und cetasikas entstehen immer zusammen, und sie sind voneinander abhangig.
Citta kann nicht ohne cetasikas entstehen und cetasikas konnen nicht ohne
citta entstehen. Wie wir gesehen haben, sind sie auch durch Zusammenent-

8 [Anm. d. Ubers.] Nina van Gorkom nennt diese Bedingung ,, Dependence-condition”, also Abhin-
gigkeits-Bedingung. Im Deutschen gebrauchlicher ist ,Grundlagen-Bedingung” (Nyanatiloka)
oder ,Unterstiitzungs-Bedingung” (Agganyani), was in den jeweiligen Zitaten ibernommen
wurde.

65



stehung, sahajata, und durch Gegenseitigkeit, afiiamafifia, miteinander ver-
bunden.

Die Lehre der Abhangigkeits-Bedingung, nissaya paccaya, erinnert uns daran,
dass citta und cetasikas einander brauchen, um ihre Funktionen zu erfullen.
Das citta ist der ,,Chef” beim Erkennen eines Objekts, und die cetasikas teilen
sich das gleiche Objekt, wahrend sie jeweils ihre eigene Funktion ausiiben.
Gefihl, vedana, und Erinnerung, safifia, sind cetasikas, die mit jedem citta ent-
stehen. Das citta unterscheidet sich von den cetasikas, es flihlt oder erinnert
sich nicht; das citta erkennt oder kennt das Objekt. Durch Gewahrsein und
rechtes Verstandnis, die in Vipassana entwickelt werden, kann der Unterschied
zwischen citta und cetasika allmahlich erkannt werden. Ohne Gewahrsein und
rechtes Verstandnis wird es nur theoretisches Wissen dartber sein, wie sich
citta und cetasika durch die Abhadngigkeits-Bedingung gegenseitig bedingen.

Wenn das lobhamiila citta entsteht, ist es abhdngig von den begleitenden
cetasikas. Die Wurzeln moha und lobha bedingen das citta und die anderen
cetasikas durch die Wurzel-Bedingung, hetu-paccaya, und auch durch die Ab-
hangigkeits-Bedingung, nissaya-paccaya. Unwissenheit und Anhaftung sind
eine Unterstiitzung fir das lobhamdla citta. Chanda, der Wunsch-zu-tun, und
viriya, die Energie, begleiten das lobhamila citta ebenfalls und sind Abhéngig-
keits-Bedingung fur dieses citta. Wenn man versucht das zu erwerben, an dem
man anhaftet, kann chanda eine Vorherrschafts-Bedingung, adhipati-paccaya,
fir das begleitende citta und die cetasikas sein. Lobhamila citta kennt nur das
begehrenswerte Objekt, das sich prasentiert, es braucht chanda, um etwas
durchzufiihren, wie zum Beispiel das Objekt zu erwerben. Viriya kann auch
vorherrschend sein, wenn man versucht, etwas zu bekommen.

Wenn ein kusala citta entsteht, ist es abhangig von alobha, Nicht-Anhaftung,
und adosa, Nicht-Aversion, und auch von anderen cetasikas. Es braucht zum
Beispiel chanda und viriya fiir die Ausfiihrung von dana, die Einhaltung von sila
oder die Entwicklung von rechtem Verstandnis. Jedes der begleitenden ceta-
sikas, das seine eigene Aufgabe erfillt, unterstiitzt das citta und bedingt es
durch die Abhangigkeits-Bedingung.

In der zweiten Klasse bedingen sich die vier GroRen Elemente, die ripas der
Festigkeit, der Kohdsion, der Temperatur und der Bewegung, gegenseitig durch
die zusammenentstehende Abhdngigkeits-Bedingung, sahajata-nissaya-pacca-
ya. Sie stiitzen sich gegenseitig. Festigkeit kann nicht ohne Kohdasion, Tempe-
ratur und Bewegung entstehen, und das gilt auch fiir die anderen drei GroRen
Elemente. Sie bedingen sich auch gegenseitig durch die Gleichzeitigkeit-Be-

66



dingung, sahajata-paccaya, und der Gegenseitigkeits-Bedingung, afifiamafifia-
paccaya.

Was die dritte Klasse betrifft, so stehen das patisandhi citta und hadaya-vatthu
(die Herz-Grundlage) im Geburts-Moment gegenseitig durch Abhangigkeit in
Beziehung. In den Daseinsebenen, in denen es flinf khandhas gibt, nama und
ripa, erzeugt kamma das ripa der Herz-Grundlage zur gleichen Zeit wie das
patisandhi citta, das auf der Herz-Grundlage entsteht. Das patisandhi citta und
die Herz-Grundlage unterstiitzen sich gegenseitig, und sie kdnnen nicht ohne
einander entstehen. Sie stehen auch durch Zusammenentstehung, sahajata,
und durch Gegenseitigkeit, afiiamafifia, miteinander in Beziehung.

Die vierte Klasse betrifft citta und cetasikas, die mit Geist-gezeugtem ripa
durch die Abhangigkeits-Bedingung in Beziehung stehen. Wie wir gesehen ha-
ben, ist citta einer der vier Faktoren, die ripas des Korpers erzeugen. Das citta
und seine begleitenden cetasikas sind eine Unterstitzung fir das von ihnen
erzeugte rdpa, aber dieses rdpa bedingt das citta und die cetasikas nicht wech-
selseitig durch Abhangigkeit. Wenn wir zum Beispiel freundliche Worte spre-
chen, wird das ripa der sprachlichen AuRerung durch das kusala citta und die
begleitenden cetasikas mittels Abhangigkeits-Bedingung bedingt. Wenn es
keine Bedingungen fiir das Entstehen von kusala citta gibt, ist es unmaoglich,
freundlich zu sprechen.

Was die flinfte Klasse betrifft, so bedingen die vier GroRen Elemente die abge-
leiteten rdpas (updda ripas, die ripas, die nicht zu den vier GroRen Elementen
gehéren®’), durch die Abhingigkeits-Bedingung, aber das Umgekehrte trifft
nicht zu. Geruch ist ein abgeleitetes ripa. Er kann nicht von selbst entstehen,
er braucht Festigkeit, Zusammenhalt, Warme und Bewegung. Wenn der Ge-
ruch durch die Nase wahrgenommen wird, erscheint nur der Geruch, die ande-
ren rdpas, die zusammen mit ihm in einer Gruppe entstehen, werden nicht
wahrgenommen. Sichtbare Objekte, die mit den Augen wahrgenommen wer-
den, und Téne, die mit den Ohren wahrgenommen werden, benétigen die vier
GrolRen Elemente als Grundlage, sie sind durch die Abhangigkeits-Bedingung
von ihnen bedingt.

Einige Phdanomene, die andere Phanomene durch Abhangigkeit bedingen, sind
vor den Phianomenen entstanden, die sie bedingen, und zu diesem Zeitpunkt
noch nicht vergangen. Dies sind die rdpas, die als vatthus oder Grundlage fiir
die cittas dienen, die sie bedingen. In ihrem Entstehungsmoment kdénnen sie

57 Es gibt insgesamt 28 Arten von rdpa. Neben den vier GroRen Elementen gibt es 24 rapas, die
abgeleiteten rdpas. Zu ihnen gehoren zum Beispiel Farbe, Geruch, Geschmack, Nahrstoff, die
Augen-Grundlage, die anderen Sinnesgrundlagen und die Herz-Grundlage.

67



keine Grundlage sein, da sie dann zu schwach sind. Ridpa kann die Funktion
eines vatthu nur im Moment seiner Anwesenheit erfiillen®. Es muss also vor
dem citta entstanden sein, das es durch die Abhdngigkeits-Bedingung bedingt.
Wie wir gesehen haben, entsteht die Herz-Grundlage nur im Geburts-Moment
zusammen mit dem patisandhi citta und dient als dessen Grundlage, aber das
ganze Leben hindurch entsteht sie vor den cittas, denen sie als Grundlage
dient, und sie bedingt sie durch die vorherentstehende Abhangigkeits-Bedin-
gung®. Weiter heiRt es im Patthana (Paccayaniddesa, 8):

6. Die Augen-Grundlage steht mit dem Seh-Bewusstseins-Element und
den mit ihm verbundenen Phianomenen durch die Unterstiitzungs-
Bedingung in Beziehung.

7. Die Ohren-Grundlage steht mit dem Hor-Bewusstseins-Element und
den mit ihm verbundenen Phanomenen durch die Unterstitzungs-
Bedingung in Beziehung.

8. Die Nasen-Grundlage steht mit dem Riech-Bewusstseins-Element
und den mit ihm verbundenen Phianomenen durch die Unterstit-
zungs-Bedingung in Beziehung.

9. Die Zungen-Grundlage steht mit dem Schmeck-Bewusstseins-Ele-
ment und den mit ihm verbundenen Phanomenen durch die Unter-
stlitzungs-Bedingung in Beziehung.

10. Die Korper-Grundlage steht mit dem Korper-Bewusstseins-Element
und den mit ihm verbundenen Phianomenen durch die Unterstit-
zungs-Bedingung in Beziehung.

Die funf Sinnesgrundlagen missen vor den entsprechenden Sinneswahrneh-
mungen entstehen, die sie durch eine Abhangigkeits-Bedingung bedingen. Die
zuvor entstandene Augen-Grundlage steht mit dem Sehbewusstsein und den
begleitenden cetasikas durch eine vorherentstehende Abhangigkeits-Bedin-
gung in Beziehung. Ohne den Augensinn, der als physische Grundlage und Ein-
gangstor dient, konnte Sehen nicht entstehen. Die Augen-Grundlage selbst ist
ebenfalls bedingt, sie wird durch kamma erzeugt und dauert nur siebzehn citta-
Momente, was extrem kurz ist.

Die Korper-Grundlage befindet sich tberall im Kérper und in seinem Inneren,
auller in den Haaren oder den Nagelenden. Sie ist eine der Bedingungen fir
das Erfahren eines beriihrbaren Objekts. Sie entsteht und vergeht. Wir klam-

%8 Rapa wahrt so lange wie 17 citta-Momente. Nach dem Moment seines Entstehens besteht es 16
weitere Momente, 15 Momente seiner Anwesenheit und dann der Moment seiner Aufldsung.
% Die vatthus sind wahrend des Lebens fir die cittas, die sie bedingen, eine Grundlagen-Vorher-

entstehungs-Abhangigkeits-Bedingung, vatthu-purejata-nissaya-paccaya.

68



mern uns an die Vorstellung von ,,meinen Augen®, ,meinen Ohren”, ,meinem
Korpersinn®, aber das sind nur rdpas, die durch kamma entstehen und sofort
wegfallen.

Das folgende Sutta erinnert uns an die Tatsache, dass bedingte Wirklichkeiten
unbestandig sind. Sie entstehen aufgrund anderer bedingter Wirklichkeiten,
die unbestédndig sind, und deshalb missen auch sie vergehen. Augensinn und
Sehen, Ohrensinn und Héren sind unbestandig und Nicht-Selbst. Wir lesen in
der Gruppierten Sammlung (SN 35.140)7°:

»Bhikkhus, das Auge ist unbestandig. Die Ursache und Bedingung fiir das
Entstehen des Auges ist ebenfalls unbestdandig. Da das Auge aus etwas
Unbestandigem entstanden ist, wie konnte es bestandig sein?

Das Ohr ist unbestdndig ... Die Nase ... Die Zunge ... Der Koérper ... Der
Geist ist unbestdndig. Die Ursache und Bedingung fiir das Entstehen des
Geistes ist ebenfalls unbestandig. Da der Geist aus etwas Unbestandi-
gem entstanden ist, wie kdnnte er bestandig sein?

Wenn er dies erkennt, Bhikkhus, empfindet der unterwiesene edle
Schiiler Ernlichterung gegeniiber dem Auge ... gegeniiber dem Geist.
Wenn er Erniichterung empfindet, wird er leidenschaftslos. Durch Lei-
denschaftslosigkeit wird sein Geist befreit. Wenn er befreit ist, kommt
das Wissen: ,Er ist befreit.” Er versteht: ,Geburt ist zerstort, das heilige
Leben wurde gelebt, was getan werden musste, wurde getan, es gibt
nichts mehr nach diesem.

70 [Anm. d. Ubers.] Hier wurde die englische Ubersetzung von Bhikkhu Bodhi verwendet und ins
Deutsche tbertragen.

69






8. Entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung (Teil I)

Upanissaya-paccaya kann als entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung oder
starke Abhangigkeits-Bedingung Ubersetzt werden’! und tritt auf, wenn ein
Phanomen ein anderes Phanomen unterstiitzt, indem es eine starke Anregung
darstellt’. Es gibt drei Arten von upanissaya-paccaya:

— entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung des Objekts,
arammandpanissaya-paccaya

— entscheidende Unterstitzung-Bedingung der Angrenzung,
anantardpanissaya-paccaya

— natdrliche, entscheidende Unterstitzungs-Bedingung,
pakatdpanissaya-paccaya

Was die starke Abhangigkeit oder die entscheidende Unterstiitzungs-Bedin-
gung des Objekts betrifft, so ist das Objekt die Bedingung, paccaya, und der
bedingte dhamma, paccayupanna, ist das citta, das es erfahrt. Das citta ist
durch starke Abhadngigkeit von diesem Objekt bedingt. Wir sehen im Patthana
(Kusalattika, Kap. 7 Pafihavara, 9), dass die Objekte, die die bedingenden Fakto-
ren sind, die gleichen sind wie im Fall der Objekt-Vorherrschafts-Bedingung,
arammanadhipati-paccaya (siehe Kap. 4), also missen sie wiinschenswerte
Objekte sein. Die cittas, die durch die entscheidende Unterstiitzung des Ob-
jekts bedingt werden, sind von der gleichen Art wie im Fall der Objekt-Vor-
herrschafts-Bedingung. Die Wirklichkeiten, auf die sich diese beiden Arten von
Bedingungen beziehen, sind also dieselben, aber es gibt einen Unterschied in
der bedingenden Kraft der Objekt-Vorherrschafts-Bedingung und der entschei-
denden Unterstiitzungs-Bedingung des Objekts. Bei der Objekt-Vorherrschafts-
Bedingung wird das wiinschenswerte Objekt von dem citta und den betreff-
enden cetasikas hoch geschatzt, so dass sie ihm den Vorrang geben. Bei der
entscheidenden Objekt-Unterstitzungs-Bedingung ist das wiinschenswerte
Objekt ein starker Anreiz, ein zwingender Grund fir das Entstehen des citta
und der betreffenden cetasikas, die stark von diesem Objekt abhangig sind.
Wiinschenswerte Objekte, die eine Objekt-Vorherrschafts-Bedingung sind,
kénnen auch gleichzeitig eine entscheidende Objekt-Unterstiitzungs-Bedin-
gung sein, ein machtiger Anlass fiir das Entstehen der betreffenden cittas.
Phianomene kénnen gleichzeitig durch mehrere Arten von Bedingungen be-
dingt sein.

1 Im Deutschen auch Anlass-Bedingung (Nyanatiloka) oder entscheidender Anlass
72 Der Pali-Begriff upa bedeutet stark oder machtig, und nissaya bedeutet Abhangigkeit oder
Unterstitzung.

71



Gewisse Objekte kdnnen weder die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung noch die
entscheidende Objekt-Unterstiitzungs-Bedingung sein, weil sie unerwiinscht
sind. Zu ihnen gehort die Art des Korperbewusstseins, die akusala vipaka ist,
begleitet von schmerzhaften Gefiihlen. Die beiden Arten von dosamiila citta
(eine nicht ermutigt und eine ermutigt) und die beiden Arten von mohamiila
citta (eine begleitet von Zweifel und eine begleitet von Unruhe) sind keine
winschenswerten Objekte und konnen daher keine entscheidende Objekt-
Unterstitzungs-Bedingung sein. Die akusala cetasikas, die das dosamdla citta
begleiten, wie Bedauern, Eifersucht und Geiz, und diejenigen, die das moha-
mala citta begleiten, sind ebenfalls nicht wiinschenswert und kénnen daher
keine entscheidende Objekt-Unterstiitzungs-Bedingung sein.

Kusala wie zum Beispiel dana oder sila konnen Objekt-Vorherrschafts-Bedin-
gung flr kusala citta sein, das die vollbrachte heilsame Tat wertschatzt und ihr
den Vorrang gibt. Die heilsame Tat kann gleichzeitig auch eine entscheidende
Objekt-Unterstiitzungs-Bedingung sein, sie kann ein machtiger Anreiz, ein
zwingender Grund fiir das wiederholte Entstehen von kusala citta sein, das den
Nutzen von kusala sieht.

Kusala kann durch die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung Anhaftung oder
falsche Ansicht bedingen, und auch die entscheidende Objekt-Unterstiitzungs-
Bedingung kann Anhaftung und falsche Ansicht bedingen. Kusala ist dann ein
machtiger Anlass fur das Entstehen von Anhaftung und falscher Ansicht.

Anhaftung kann eine Objekt-Vorherrschafts-Bedingung und auch eine ent-
scheidende Objekt-Unterstiitzungs-Bedingung sein, ein méachtiger Anlass fur
immer wieder das Entstehen von Anhaftung bei all jenen, die die Anhaftung
nicht ausgeldscht haben.

Akusala kann weder Objekt-Vorherrschafts-Bedingung noch entscheidende
Objekt-Unterstitzungs-Bedingung flir kusala citta sein, da kusala citta das
Objekt akusala nicht mit Wertschatzung und hohem Respekt betrachten kann.

Wiinschenswerte ripas, die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung sind, kénnen
auch eine entscheidende Objekt-Unterstiitzungs-Bedingung fiir das lobhamdila
citta sein. Schone Farben oder leckerer Geschmack sind ein starker Anreiz fiir
das Entstehen von lobhamiila citta, das solche Objekte immer wieder begehrt.
Sobald ein kostliches Essen auf der Zunge liegt, ist der Geschmack unwider-
stehlich fur Anhaftung. Jemand mag den Klang von Musik besonders lieben,
der dann die Bedingung fiir lobhamdila citta ist. Der Klang der Musik kann auch
entscheidende Objekt-Unterstiitzungs-Bedingung sein, ein machtiger Anlass
fiir das wiederholte Entstehen von lobhamiila citta, zum Beispiel, wenn jemand
sein ganzes Leben der Musik widmet.

72



Die ridpas der fiinf Sinnesgrundlagen, die Herz-Grundlage und die Sinnesob-
jekte konnen fir das lobhamila citta eine entscheidende Objekt-Unterstut-
zungs-Bedingung sein, aber genau wie im Fall der Objekt-Vorherrschafts-
Bedingung kdnnen sie keine entscheidende Objekt-Unterstiitzungs-Bedingung
fur das kusala citta sein’3,

Nur die rdpas, die jeweils ihre eigene, spezifische Charakteristik haben und
durch einen der vier Faktoren kamma, citta, Temperatur oder Nahrung hervor-
gebracht werden, kdnnen sowohl Objekt-Vorherrschafts-Bedingung als auch
entscheidende Objekt-Unterstiitzungs-Bedingung fiir lobhamiila citta sein’.

Die Objekte, die eine entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung sind, sind ein
starker Anreiz, ein zwingender Grund flr das Entstehen der cittas, die sie
erfahren. Wir sollten jedoch bedenken, dass es auch andere Bedingungen fir
das Entstehen von kusala cittas und von akusala cittas gibt. Es hdngt von den
angesammelten Neigungen eines Menschen ab, ob er ,,weise Aufmerksamkeit”
oder ,unweise Aufmerksamkeit” auf ein Objekt hat. Welche Objekte sind
starke Anreize fiir das Entstehen von kusala citta und welche Objekte fiir das
Entstehen von lobhamiila citta in unserem Leben? Die meiste Zeit sind wir
darauf bedacht, angenehme Objekte fiir uns selbst zu erwerben, Objekte, die
eine entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung fiir Anhaftung sein kénnen. Es
kann Gewahrsein der Wirklichkeiten geben, die erscheinen, auch des Anhaf-
tens. Wir sollten Anhaftung nicht ignorieren oder sie als Objekt des Gewahr-
seins verachten. Sie entsteht ganz natirlich in unserem téglichen Leben, weil
es immer noch Bedingungen fir ihr Entstehen gibt. Wenn wir ihre wahre Natur
nicht kennen, halten wir sie fir das Selbst, und dann kann sie nicht beseitigt
werden.

Nibbana ist ein lokuttara dhamma und eine entscheidende Objekt-Unter-
stlitzungs-Bedingung fiir die cittas ist, die es erfahren. Wir lesen im Patthana
(Kusalattika, Kap. 7 Paiihavara, 9, 8.), dass nibbana mit den acht lokuttara
cittas, die es erfahren, und auch mit dem mahdakusala citta in Begleitung von
pafifia und dem mahdkiriya citta (des Arahat) in Begleitung von pafifig durch
die entscheidende Objekt-Unterstiitzungs-Bedingung in Beziehung steht”.

73 Siehe Kap. 4. Kusala citta gibt zum Beispiel einem angenehmen Sinnesobjekt keine Vorherr-
schaft; es wird von Losgel6stheit, alobha, begleitet. Somit ist es nicht stark von diesem ripa als
Objekt abhangig.

74 Dies sind sabhava rapas (siehe Kap. 4), wie die vier GroRen Elemente, die Sinnesobjekte und die
Sinnesorgane. Asabhdva ripas sind ripas, die keine eigene ausgepragte Natur haben, und diese
kdnnen keine entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung sein.

75 Es gibt eine Art von lokuttara kusala citta und eine Art von lokuttara vipaka citta, die im Fall jeder
der vier Stufen der Erleuchtung entstehen, also gibt es acht Arten von lokuttara citta. Das

73



Nibbdna und die lokuttara cittas, die es erfahren, kdnnen weder Objekt-Vor-
herrschafts-Bedingung noch entscheidende Objekt-Unterstiitzungs-Bedingung
fiir lobhamdila citta sein.

Wie wir gesehen haben, ist die erste Bedingung, die unter der entscheidenden
Unterstitzungs-Bedingung aufgefiihrt ist, die entscheidende Objekt-Unterstit-
zungs-Bedingung. Die zweite unter der entscheidenden Unterstiitzungs-Bedin-
gung klassifizierte Bedingung ist die entscheidende Unterstitzungs-Bedingung
der Angrenzung, anantaripanissaya-paccaya. Diese Bedingung ist der Angren-
zungs-Bedingung dhnlich. Jedes citta, das entsteht und wegfallt, bedingt ohne
jedes Intervall das folgende citta durch die Angrenzungs-Bedingung (anantara-
paccaya, siehe Kap. 5). Was die entscheidende Angrenzungs-Unterstiitzungs-
Bedingung betrifft, so bezieht sich diese auch auf jedes vorangehende citta, das
das nachfolgende citta bedingt. Es muss jedoch zwischen diesen beiden Bedin-
gungen unterschieden werden. Die Lehre von der entscheidenden Angren-
zungs-Unterstltzungs-Bedingung betont den Aspekt des machtigen Anreizes
der bedingenden Kraft in der Beziehung zwischen der bedingenden Wirklich-
keit, dem vorangehenden citta, und der bedingten Wirklichkeit, dem nachfol-
genden citta. Citta kann entstehen, ohne durch die Wurzel-Bedingung und
andere Bedingungen bedingt zu sein, aber nicht, ohne durch das vorangehende
citta bedingt zu sein. Somit ist das vorangehende citta als bedingender Faktor
ein machtiger Anreiz oder zwingender Grund fiir das Entstehen des nachfol-
genden citta (siehe Visuddhimagga Kap. XVII, 537).

Das patisandhi citta zum Beispiel ist ein zwingender Grund fir das nachfol-
gende bhavanga citta, damit das Leben weitergehen kann. Ware das vorange-
gangene citta kein starker Anlass fiir das Entstehen des nachfolgenden citta,
konnte es keine kontinuierliche Abfolge von cittas geben, nicht einmal in die-
sem Moment. Bei der Geburt als Tier ist das patisandhi citta akusala vipaka
citta, und dieses citta bedingt das nachfolgende bhavariga citta durch die ent-
scheidende Angrenzungs-Unterstiitzungs-Bedingung. Das bhavariga citta ist
die gleiche Art von citta wie das patisandhi citta, es konnte sich nicht in kusala
vipaka citta verwandeln. Die Geburt als Tier unterscheidet sich von der Geburt
als Mensch, und das bhavanga citta, das dem patisandhi citta im Fall dieser
verschiedenen Arten von Geburten folgt, ist die gleiche Art von vipdka citta wie
das patisandbhi citta. Wir konnen feststellen, dass das Leben von Tieren und von
Menschen vollig unterschiedlich ist. Die Lebewesen werden mit unterschied-
lichen Potentialen, unterschiedlichen Fahigkeiten geboren, und diese werden

mahdkusala citta, das dem lokuttara citta unmittelbar vorausgeht, erfahrt ebenfalls nibbana.
Die cittas, die nach dem Wegfallen der lokuttara cittas entstehen und nibbana tiberpriifen, sind

mahdkusala cittas begleitet von pafifid oder mahakiriya cittas begleitet von paifia.

74



weitergetragen zum nachfolgenden bhavanga citta und dann zu den folgenden
cittas, die im Laufe des Lebens nacheinander entstehen. Zwischen den Prozes-
sen der cittas gibt es bhavanga cittas, und sie sind von der gleichen Art wie das
patisandhi citta.

Jedes citta, das entsteht, fallt sofort wieder weg, aber es hat eine bedingende
Kraft, die ein machtiger Anlass fiir das Entstehen des ohne jegliche Pause
nachfolgenden citta ist. So kénnen gute und schlechte Eigenschaften von
Moment zu Moment weitergefiihrt werden, sie kdnnen sich ansammeln.
Anhaftung hat sich von Leben zu Leben angehd&uft. Mit Anhaftung denken wir
immer wieder an Anerkennung und all die angenehmen Dinge, die wir fiir uns
selbst erlangen wollen. Wir haben Interesse am Dhamma, weil sich dies ange-
sammelt hat. Wir haben in friheren Leben wohl den Dhamma gehort, aber wir
erinnern uns nicht mehr daran. Das Interesse am Dhamma und auch die
Neigung, rechtes Verstandnis zu entwickeln, kann durch die entscheidende
Angrenzungs-Unterstiitzungs-Bedingung von Leben zu Leben weitergefiihrt
werden.

In der Entwicklung von Vipassana, Einsicht, kann Gewahrsein von jeder Wirk-
lichkeit entstehen, die im gegenwartigen Moment auftaucht. Aufgrund der
Angrenzungs-Bedingung und der entscheidenden Angrenzungs-Unterstiit-
zungs-Bedingung entsteht und vergeht das citta und wird dann von dem
nachsten citta abgeldst. In einem Moment entsteht Sehen, in einem anderen
Moment Anhaftung an ein sichtbares Objekt, in einem anderen Moment
wieder Horen oder Anhaftung an den Ton. Niemand kann sich das Objekt des
Gewabhrseins aussuchen, denn Wirklichkeiten treten bereits aufgrund ihrer
eigenen Bedingungen in Erscheinung. Cittas, die in einem Prozess von cittas
entstehen, tun dies in einer festen Reihenfolge, die nicht verdndert werden
kann. Jedes vorangegangene citta ist ein machtiger Anlass fiir das Entstehen
des nachsten citta.

Solange wir uns im Kreislauf von Geburt und Tod befinden, gibt es Bedingungen
dafir, dass jedes citta vom ndchsten citta abgel6st wird. Die Entwicklung des
rechten Verstandnisses der verschiedenen Eigenschaften der Wirklichkeiten,
wie sie eine nach der anderen erscheinen, wird schliefllich zum Ende des
Kreislaufs flihren. Wir verwechseln die verschiedenen Pforten der Sinnestore
und des Geisttors, wir unterscheiden nicht klar zwischen verschiedenen cittas,
die zu einer Zeit ein Objekt durch ein Tor erfahren. Durch die Entwicklung des
rechten Verstdndnisses lernt man, dass die Tore und die von ihnen abhdngigen
Wirklichkeiten unterschiedlich sind. Das Sehen ist vollig anders als das Horen,
es entsteht aufgrund anderer Bedingungen, es erfdhrt ein anderes Objekt als

75



es das Horen erfahrt. Das Ziel des Studiums der Bedingungen fiir die Wirk-
lichkeiten, die entstehen, ist das Verstandnis der Wahrheit von Nicht-Selbst.

Wir lesen in der Gruppierten Sammlung (SN 35.94, Einbegriffen 17¢), dass der
Buddha sagte, dass der Mangel an Beherrschung der sechs Beriihrungsgebiete
(die funf Sinne und der Geist) zu dukkha fiihrt, wahrend ihre gute Bezdhmung,
gute Bewachung, gute Beherrschung’” zu Gliick fiihrt. In Versen heiRt es:

,Gebiete der Berlihrung sind es sechs:

Wer sie gezligelt nicht, dem bring'n sie Leid.
Doch die, vertraunbegleitet, Ziigelung gelernt,
uniiberwiltigt sie verweilen dann.

Wer Formen sieht, die Geist erfreu'n,
und solche auch, die nicht erfreu'n:
den Reiz bei Freud'gem wer vertreibt,
,Lieb ist's’, Idsst er im Geist nicht zu.

Wer Tone horte, lieb, unlieb:

bei Liebem wird er nicht gefang'n,
bei Unliebem wehrt er nicht ab,
,Lieb ist's’, Idsst er im Geist nicht zu.

Wer Difte roch, die Geist erfreu'n,
und solche unrein, unbeliebt:
hierbei vertreibt er Widerstand,
Iasst dort den Willen nicht verfuhr'n.

Wer Safte schmeckte, stif und fein,
und solche, die mit bitter sind:
Was Siif3, genieRt er ohne Hang,
das Bittre widersteht ihm nicht.

Bertihrt von Wohl nicht wird berauscht,
noch wird erschiittert er bei Schmerz:
was auch berihrt, es gilt ihm gleich,
verziickt ihn nicht, verstimmt ihn nicht.

Der Mensch, der Sonderheit gewahrt,
der geht ihr nach, gegangelt da:

76 Deutsche Ubersetzung von Hellmuth Hecker

77 Auch in anderen Teilen der Lehren lesen wir, dass die sechs Tore durch satipatthana ,,bewacht”
werden. Nur rechtes Verstehen der Wirklichkeit, die auftritt, kann letztlich Geistesbefleckungen
ausldschen.

76



Wer hausgewohnte Phantasien
verjagt, ist an Entsagung froh.

Wenn so der Geist bei diesen sechs
entfaltet, gut erzogen ist,

und wenn das Herz, wovon beriihrt,
nicht irgendwie noch beben kann,
dann berwindet ganz der Monch,
was Reiz da ist und Abwehr auch,
das Dasein mit Geburt und Tod,

das Uberschreitet ganzlich er.”

77






9. Entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung (Teil Il)

Wie wir gesehen haben, gibt es drei Arten entscheidender Unterstiitzungs-
Bedingungen:

— entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung des Objekts,
arammandpanissaya-paccaya

— entscheidende Unterstitzung-Bedingung der Angrenzung,
anantaripanissaya-paccaya

— natlrliche, entscheidende Unterstltzungs-Bedingung,
pakatapanissaya-paccaya

Bezliglich der dritten entscheidenden Unterstiitzungs-Bedingung, der natir-
lichen entscheidenden Unterstiitzungs-Bedingung, pakatipanissaya-paccaya,
erklart der Kommentar zum Patthana (die Paficappakaranatthakatha) den Be-
griff ,pakata” in pakatdpanissaya. Pakata bedeutet richtig gemacht, griindlich
gemacht. Kusala und akusala, die ,griindlich getan”, oft ausgefiihrt wurden,
kénnen sich ansammeln und verfestigen, sie kbnnen zur Gewohnheit werden.
Auf diese Weise sind sie ein triftiger Grund, ein machtiger Anlass flr das spéte-
re Entstehen der durch sie bedingten kusala und akusala dhammas, den pacca-
yupanna dhammas. Auch dufere Bedingungen, wie Temperatur, Nahrung,
Wohnort und Freunde, mit denen man zusammen ist, kdnnen triftige Griinde
dafir sein, dass die von ihnen veranlassten dhammas entstehen.

Der Kommentar definiert zusatzlich den Begriff pakatipanissaya als natirliche
Bedingung und erklart das Wort ,, pakati“, das mit ,pakatipanissaya” verbun-
den ist, als natirlich, von Natur aus. Der bedingende Faktor bedingt das Ent-
stehen anderer dhammas auf natirliche Weise, und er kann sie ohne die Hilfe
einer entscheidenden Objekt-Unterstiitzungs-Bedingung oder entscheidenden
Angrenzungs-Unterstilitzungs-Bedingung hervorbringen. Wenn zum Beispiel
starkes Vertrauen (saddha) in kusala besteht, kann dies ein triftiger Grund fir
das spatere Entstehen von kusala citta sein, ohne von der entscheidenden
Unterstitzungs-Bedingung des Objekts oder der Angrenzung abhangig zu sein.

Das Patthana erklart, dass kusala, wie Vertrauen, sila, das Studium des Dham-
ma und Grolzligigkeit, die friiher entstanden sind, natiirliche, entscheidende
Unterstiitzungs-Bedingung fiir ihr spateres erneutes Entstehen sind. Wir lesen
im Patthana (Kusalattika, Kap. 7 Pafihavara, 9, 1.):

»Mit Vertrauen als [natiirlichem] Anlass gibt man dana, nimmt man die
ethischen Regeln, erfillt man die Uposatha-Pflichten, bringt man Jhana
zum Entstehen, bringt man Einsicht zum Entstehen, bringt man héheres

79



Wissen zum Entstehen, bringt man Erlangungen zum Entstehen. Mit
Sittlichkeit als Anlass... mit Lernen... mit GroRzligigkeit... mit Weisheit als
Anlass gibt man dana, nimmt man die ethischen Regeln, erfiillt man die
Uposatha-Pflichten, bringt man Jhana zum Entstehen, bringt man Ein-
sicht zum Entstehen, bringt man héheres Wissen zum Entstehen, bringt
man Erlangungen zum Entstehen. Vertrauen, Sittlichkeit, Lernen, GroR-
zligigkeit, Weisheit stehen mit Vertrauen, Sittlichkeit, Lernen, GroRzi-
gigkeit, Weisheit durch die Anlass-Bedingung in Beziehung.”

Gute und schlechte Eigenschaften, die in der Vergangenheit angesammelt
wurden, werden zu unserer Natur, sie bedingen die verschiedenen cittas im
gegenwartigen Leben durch die natiirliche, entscheidende Unterstiitzungs-Be-
dingung. Wir lesen im Maha-Sutasoma Jataka (Jataka Geschichten V, Nr. 537),
dass der Buddha sagte, dass er nicht nur in seinem gegenwartigen Leben den
Rauber Angulimala gezahmt hatte, der viele Menschen erschlagen hatte, aber
spater Arahatschaft erlangte, sondern auch in einem fritheren Leben, als der
Buddha der Kénig Sutasoma und Angulimala der Kénig von Baranasi war. Einst
konnte Angulimala's Koch kein Fleisch bekommen und setzte ihm, ohne es ihm
zu sagen, Menschenfleisch vor. Wir lesen (458)7%:

,»-.. Sobald der Konig einen Bissen Fleisch nur auf die Zungenspitze legte,
durchdrang dies sogleich die siebentausend Geschmacksnerven; am
ganzen Korper zitternd stand er da. — Warum? Weil er friher einmal
daran gewoéhnt war...”

Sein Verlangen nach Menschenfleisch wurde sehr stark und bestimmte sein
ganzes Leben. Er war nicht in der Lage, sein Begehren aufzugeben, also verlie
er sein Konigreich und mordete weiter um des Menschenfleisches willen. Er
hatte die Gier nach Menschenfleisch angesammelt, weil er in seinem vorhe-
rigen Leben ein menschenfressender Yakkha gewesen war. Seine fritheren An-
haufungen waren die natiirliche, entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung fiir
das jetzige Entstehen der Gier nach Menschenfleisch und fiir sein Téten von
Menschen. Er konnte nicht davon ablassen, Menschenfleisch zu verzehren. Wir
sehen also, dass unheilsame Taten, die in der Vergangenheit ausgefiihrt wur-
den, nicht nur in der Lage sind, spater unangenehme Resultate hervorzu-
bringen, sondern dass sie auch eine natirliche, entscheidende Unterstiitzungs-
Bedingung flir das Begehen von unheilsamen Taten in der Gegenwart sein

78 Deutsche Ubersetzung entnommen von
https://dhammatalks.net/suttacentral/sc2016/sc/de/ja537.html

80



kdnnen. Akusala kamma ist gefahrlich, weil sich die Tendenz zu akusala an-
sammelt, um wieder akusala kamma zu begehen.

Im selben Jataka lesen wir, dass der Konig eines Tages Sutasoma, den Bodhi-
satta, ergriff. Sutasoma bat um Erlaubnis, voriibergehend freigelassen zu wer-
den, um ein Versprechen zu erfillen, das er einem Brahmanen gegeben hatte,
und nachdem er dies getan hatte, kehrte er ohne Furcht zu dem Menschen-
fresser zurilick und sagte zu ihm (491):

,Alle Genlsse, die es gibt auf Erden,

viel heilsamer als sie ist doch die Wahrheit;
der Wahrheit treu Asketen und Brahmanen
zum Ende kommen von Geburt und Tod.“

Der Bodhisatta sagte, dass er bereit sei, all seinen Reichtum, seine GliedmaRen
und sein Leben um der Wahrheit willen aufzugeben. Er bekehrte und zahmte
den Menschenfresser. Die Vollkommenheiten (paramis), die er angesammelt
hatte, bedingten seine heroische Haltung und seine Vorliebe fir die Wahrheit.

Der Bodhisatta hat wahrend unzahliger Leben alle Vollkommenheiten ent-
wickelt, um die Buddhaschaft zu erlangen. Wir mogen Interesse am Dhamma
angesammelt haben, aber die Vollkommenheiten sind nicht in dem MaRe an-
gesammelt, dass die Einsichts-Stufen entstehen kdnnen und die Erleuchtung
erlangt werden kann. Achtsamkeit gegenliber den Wirklichkeiten entsteht
nicht oft; ihr Entstehen kann nicht von einem ,,Selbst” kontrolliert werden,
sondern sie ist von den rechten Bedingungen abhangig. Nicht nur rechtes Ver-
standnis, sondern auch andere heilsame Eigenschaften wie GroRziigigkeit, sila,
mettd und Geduld missen entwickelt werden. Sie sind sobhana cetasikas,
schone Geistesfaktoren, die zum sarikharakkhandha, der Gruppe der ,,Geistes-
formationen“’® gehéren. Die verschiedenen Faktoren, aus denen sich dieser
khandha zusammensetzt, verstarken und unterstitzen sich gegenseitig, und
sie werden so angesammelt, dass in Zukunft die Bedingungen fiir Erleuchtung
gegeben sind.

Im zur Erleuchtung fliihrenden Prozess der cittas realisiert pafifia die wahre
Natur der Wirklichkeit, die erscheint. Sie realisiert eine der drei Eigenschaften
dieser Wirklichkeit, ndmlich anicca, dukkha oder anatta. Nur eine dieser drei
Eigenschaften wird in diesem Moment erkannt, weil das citta nur ein Objekt
zur gleichen Zeit haben kann. Bevor jedoch die drei Eigenschaften der Wirk-
lichkeit so erkannt werden kdnnen, wie sie sind, muss allmahlich das rechte
Verstandnis aller ndmas und ripas, die im taglichen Leben erscheinen, ent-

7% Alle cetasikas, auBer Gefiihl und safifid, Erinnerung, sind im sankharakkhandha enthalten.

81



wickelt werden, und dariber hinaus missen die ,Vollkommenheiten” ange-
sammelt werden. Die angesammelten Vollkommenheiten, pafifia beinhaltend,
sind die natirliche, starke Abhdngigkeits-Bedingung fiir das vollstandige Auf-
geben allen Anhaftens an die falsche Ansicht eines Selbst, wenn die erste Stufe
der Erleuchtung, die Stufe des sotapanna, erreicht ist. Lokuttara citta kann
ohne die rechten Bedingungen nicht entstehen.

Wir lesen im Patthana (Kusalattika, Kap. 7 Pafihavara, 9, 1.):

,Die Vorbereitung des ersten Pfades®® steht mit dem ersten Pfad durch
die Anlass-Bedingung in Beziehung.”

Das Gleiche gilt fiir den zweiten, dritten und vierten Pfad. Darliber hinaus ist
der erste Pfad mit dem zweiten Pfad durch eine natirliche, starke Abhéngigkeit
verbunden, und das Gleiche gilt fiir die nachfolgenden Pfade.

Die natirliche, entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung, pakatipanissaya
paccaya, enthalt viele verschiedene Aspekte. Kusala citta, das vorher entstan-
den ist, kann eine natirliche, entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung fiir
akusala citta sein, das danach entsteht; wir kdnnen an dem ausgefiihrten
kusala anhaften oder wir kdnnen stolz darauf sein. Wir lesen im Patthana
(gleicher Abschnitt, Absatz 9, 2.):

,Vertrauen, Sittlichkeit, Lernen, GrofRziigigkeit, Weisheit stehen
[jeweils] mit Lust, Hass, Verblendung, Dinkel, falscher Ansicht und
Wunsch durch die [natiirliche] Anlass-Bedingung in Beziehung.”

Kenntnis des Dhamma kann eine natirliche, entscheidende Unterstiitzungs-
Bedingung fiir DUnkel oder fir falsche Ansicht sein. Jemand mag zwar den
Dhamma studiert haben, aber er bericksichtigt nadma und rdpa nicht, die im
taglichen Leben erscheinen, und hat ein falsches Verstandnis der Vipassana-
Praxis. Oder jemand hat Vertrauen in einen Lehrer, der auf die falsche Weise
praktiziert, und so folgt er selbst der falschen Praxis.

Kusala kann zu Aversion flihren, es kann eine natrliche, entscheidende Unter-
stlitzungs-Bedingung flr Aversion sein. Wenn wir uns bemiihen, jemand ande-
rem zu helfen, kann es sein, dass diese Person unsere Hilfe nicht zu schatzen
weil}, und dann ist es wahrscheinlich, dass wir Aversion entwickeln. Wenn wir
die verschiedenen Bedingungen nicht studieren, verstehen wir wahrscheinlich
nicht, dass das Ausfiihren von guten Taten eine Bedingung fiir das Entstehen
von akusala citta sein kann. Wenn wir satipatthdna nicht mit dem Ziel ent-

8 Das magga citta der ersten Stufe der Erleuchtung, der Stufe des ,Stromeingetretenen”, des
sotdapanna. Es gibt vier Stufen der Erleuchtung.

82



wickeln, akusala zu beseitigen, kann das kusala, das wir ausfiihren, ohne dass
wir es bemerken eine natlirliche, entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung fiir
akusala citta sein.

Kusala citta kann zu korperlichem Unbehagen flhren, was akusala vipdka citta
ist. Jemand kann zum Beispiel den heiligen Statten des Buddhismus in Indien
seine Ehrerbietung erweisen, und das ist eine heilsame Tat. Jedoch ist das
Hotel, in dem er sich aufhilt, vielleicht bauféllig oder schlecht ausgestattet, und
das fuhrt dazu, dass er unter Hitze, Moskitos und anderen Unannehmlichkeiten
leidet. Das Korperbewusstsein ist in diesem Fall akusala vipdka, erzeugt durch
akusala kamma. Es ist jedoch auch durch kusala kamma bedingt, und zwar
durch eine natirliche, entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung. Phdnomene,
die entstehen, sind nicht nur durch eine Art von Bedingung, sondern durch
mehrere Arten bedingt.

Angesammelte unheilsame Neigungen sind eine natiirliche, entscheidende
Unterstitzungs-Bedingung fiir das Entstehen von akusala citta zum jetzigen
Zeitpunkt. Angesammelte Aversion, dosa, kann zum Téten von Lebewesen fiih-
ren. Auch angesammeltes Begehren, lobha, kann zum Toten fihren, zum Bei-
spiel wenn man totet, weil man das Eigentum von jemandem haben méchte.
Im Moment des Totens ist es ein dosamiila citta, aber lobha kann die Tat moti-
vieren, kann eine natiirliche, entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung sein.

Wenn man eine Art von akusala begeht, kann dies leicht zur Begehung anderer
Arten von akusala fihren. Wir lesen im Patthana (gleicher Abschnitt, Absatz 9,
4.):

»,Das Toten von Lebewesen steht durch die Anlass-Bedingung mit dem
Nehmen, was nicht gegeben ist, mit sexuellem Fehlverhalten, mit
Ligen, mit Hintertragen, mit grober Rede, mit sinnlosem Geschwatz,
mit Habgier, mit Ubel-Wollen und mit falscher Ansicht in Beziehung.”

Es wird dann erklart, dass Stehlen und die anderen Arten des Fehlverhaltens
mit allen Arten von akusala durch eine entscheidende Unterstiitzungs-Bedin-
gung verbunden sind. Wir denken vielleicht, dass es nicht besonders schlimm
ist, sich muRiger, nutzloser Rede hinzugeben. Diese Art von Rede kann jedoch
eine natirliche, entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung flr Ligen, Stehlen,
Toéten oder andere Arten von akusala kamma sein.

Akusala kann auch eine natirliche, entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung
fiir kusala sein. Aufgrund von Abneigung gegen akusala vipaka oder Anhaftung
an kusala vipdka kann jemand gute Taten vollbringen. Er mag sein in der Ver-
gangenheit ausgefiihrtes akusala bereuen, und dann, um dem entgegenzu-

83



wirken, vollbringt er kusala. Wir lesen im Patthana (gleicher Abschnitt, Absatz
9,5.):

»Nachdem man ein Lebewesen getdtet hat, gibt man zur Gegenwirkung
dana, nimmt die ethischen Regeln, erfiillt die Uposatha-Pflichten, bringt
Jhana hervor, bringt Einsicht hervor, bringt den Pfad hervor, bringt
héheres Wissen hervor, bringt eine Erlangung hervor.”

Das Gleiche gilt fir andere Arten von schlechten Taten, sie kdnnen eine natiir-
liche, entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung fir kusala sein.

Wenn kamma seine Wirkung erzeugt, ist es eine Kamma-Bedingung fur dieses
Resultat, und gleichzeitig ist es auch eine natlrliche, entscheidende Unter-
stitzungs-Bedingung, ein zwingender Grund dafiir, dass diese Auswirkung
zustande kommt. Wir haben auch in vergangenen Leben viele Arten von
kamma ausgefiihrt, und wir wissen nicht, welches kamma sich in einem be-
stimmten Moment auswirken wird. Wenn vipaka citta in diesem Moment ein
angenehmes oder ein unangenehmes Objekt durch einen der Sinne erfahrt,
wissen wir, dass kamma ein zwingender Grund, eine entscheidende Unterstit-
zungs-Bedingung fiir ein solches Resultat ist. Wir sind auf der menschlichen
Ebene geboren und wissen daher, dass kusala kamma das patisandhi citta
hervorgebracht hat. Unter den zahllosen Taten, die wir in der Vergangenheit
getan haben, war dieses besondere kamma ein machtiger Anlass, eine natlr-
liche, entscheidende Unterstitzungs-Bedingung fir das patisandhi citta.
Kamma hat von Natur aus die Kraft, das Entstehen seines entsprechenden
Resultats zu bewirken, selbst nach unzdhligen Leben: Sowohl durch die
Kamma-Bedingung als auch durch die natirliche, entscheidende Unterstit-
zungs-Bedingung.

Wie wir gesehen haben, sind kusala kamma und akusala kamma, die in der
Vergangenheit ausgefiihrt wurden, auch eine natirliche, entscheidende Unter-
stitzungs-Bedingung fiir kusala kamma und akusala kamma in der Gegenwart.
Indem wir jetzt gute oder schlechte Taten vollbringen, sammeln wir die
Tendenz an, spater ahnliche Taten auszuliben, so dass solche Handlungen eine
natlrliche, entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung fiir zukiinftige Handlun-
gen sind.

Die natiirliche, entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung umfasst auch vipaka,
das akusala citta oder kusala citta bedingt. Vipaka bedingt kusala citta, wenn
wir zum Beispiel korperliche Schmerzen erleiden und wir dann daran erinnert
werden, dass das Leben kurz ist und dass wir die Entwicklung von rechtem
Verstandnis nicht aufschieben sollten. Vipdka bedingt akusala citta, wenn wir
Aversion gegen korperliche Schmerzen haben.

84



Kusala vipaka kann eine Bedingung fiir das spatere Entstehen von akusala
vipaka sein, und akusala vipaka fiir das spatere Entstehen von kusala vipaka
durch eine natirliche, entscheidende Unterstltzungs-Bedingung. Kérperbe-
wusstsein kann kusala vipdka citta oder akusala vipdka citta sein. Eine
schmerzhafte Massage bedingt ein Korperbewusstsein, das akusala vipaka
citta ist, kann aber spater zur Linderung von Schmerzen und zu kérperlichem
Wohlbefinden fuhren.

Natrliche, entscheidende Unterstiitzungs-Bedingungen umfassen auch Fakto-
ren wie Klima, Nahrung, Wohnort, Familie und Freunde. Wir kénnen bemer-
ken, dass gute oder schlechte Freunde unseren geistigen Fortschritt oder
Niedergang bedingen. In der Gesellschaft schlechter Freunde kann jemand
dazu verleitet werden, Drogen zu nehmen oder Alkohol zu trinken, aber
dieselbe Person ist vielleicht zu einem anderen Zeitpunkt mit einem guten
Dhamma-Freund zusammen, der ihr die Lehren erklart. Es hangt von ihren
angesammelten Neigungen ab, ob sie weiterhin mit den falschen Freunden
oder mit den richtigen Freunden zusammen ist. Es ist nitzlich, unsere ver-
schiedenen Anhdufungen und die verschiedenen Bedingungen, die in unserem
Leben eine Rolle spielen, zu kennen.

Wir kénnen erfahren, dass korperliche Gesundheit oder Krankheit unsere cittas
bedingt. Nahrung, in der richtigen Menge zu sich genommen, kann die Vor-
aussetzung flr unsere Fahigkeit sein, rechtes Verstiandnis zu entwickeln. Der
Buddha fastete vor seiner Erleuchtung so sehr, dass er vollig abgemagert war.
Dann verstand er, dass er nicht den Mittleren Weg praktizierte, und er nahm
Reisgriitze zu sich, die ihm von Sujata angeboten wurde. An diesem Tag war die
Nahrung eine natiirliche, entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung fiir die
Entwicklung des rechten Pfades, der zu seiner Erleuchtung fiihrte. Auch die
richtige Wohnstatte kann eine natirliche, entscheidende Unterstiitzungs-
Bedingung fir spirituellen Fortschritt sein. Aus Mitgefiihl erklarte der Buddha
bis ins kleinste Detail, wie Wohnstatten erhalten und gereinigt werden sollten.
Er dachte an das Wohlbefinden der Ménche. So lesen wir zum Beispiel im
Vinaya (Buch der Disziplin V, Cullavagga, Kap. VIII., Uber Pflichten, 208), dass
ein Ménch eine unbewohnte Wohnung ausrdumen und dann reinigen soll:3!

»-. Wenn sich Spinnweben in der Wohnstatte befinden, sollte er sie
zuerst vom (Boden-)Belag entfernen. Er sollte die Ecken der Fenster-
nischen abwischen. Wenn eine Wand, die rot gestrichen wurde, fleckig
wird, sollte er sie mit einem nassen, ausgewrungenen Lappen abwi-
schen. Wenn ein geschwarzter Boden fleckig wird, sollte er ihn mit

81 Jbertragung des englischen Zitats aus der Ubersetzung von I.B. Horner ins Deutsche.

85



einem nassen, ausgewrungenen Lappen abwischen. Wenn der Boden
nicht behandelt wurde, sollte er ihn fegen und nachdem er ihn Gberall
mit Wasser besprengt hat, sollte er sich sagen: ,Achte darauf, dass die
Wohnstéatte nicht mit Staub verschmutzt wird.” Er sollte MUll, den er
gefunden hat, wegrdaumen. ...”

Wir meinen vielleicht, dass das Nachdenken lber Konzepte zur Reinigung
unseres Hauses die Ausiibung von satipatthana behindern kénnte. Wir konn-
ten davon ausgehen, dass bei der Hausarbeit kein Gewahrsein von n@ma und
ripa moglich ist. Sowohl Mdnche als auch Laien mussen in ihrem Alltag Auf-
gaben erledigen und dabei auf Konzepte achten, aber es kann Gewahrsein und
Verstédndnis fur das Denken als ein bedingtes ndma und auch fiir andere Wirk-
lichkeiten geben, die erscheinen. Sehen und das sichtbare Objekt erscheinen
immer wieder, und indem man sich ihrer Charakteristika bewusst ist, kann man
erkennen, wie sie sind. Der Buddha ermahnte die Mdnche sehr oft, sich bei all
ihren Aktivitditen bewusst zu sein, und auch wenn dies nicht immer aus-
dricklich erwahnt wurde, wurde es verstanden. Wenn wir tGber die Reini-
gungsaufgaben der Monche lesen, kénnen wir daran erinnert werden, bewusst
zu sein, auch wahrend wir solche Arbeiten verrichten, genau wie die Monche.

Ein geeignetes Klima ist eine natlrliche, entscheidende Unterstitzungs-Bedin-
gung fur die Entwicklung von pafifiia. Wir lesen in der Einleitung der Papafica-
sudant ¥, dem Kommentar zum Satipatthana Sutta, Giber den Grund, warum
der Buddha dieses Sutta dem Volk der Kurus predigte:

»Weil die Bewohner des Kuru-Landes besonders befdhigt waren, tief-
grindige Lehrdarlegungen aufzunehmen. Da das Land der Kuru ausge-
zeichnete Lebensbedingungen hinsichtlich Klima, Nahrung, usw., besaR,
daher waren die dort lebenden Mdnche und Nonnen, mannlichen und
weiblichen Laien-Anhédnger stets riistig an Kérper und Geist. Durch diese
korperliche und geistige Ristigkeit beglinstigt, besalien sie einen schar-
fen Verstand, der sie befahigte, eine tiefgriindige Unterweisung aufzu-
nehmen...”

Ein geeignetes Klima und andere giinstige Umstdnde waren nicht die einzigen
Voraussetzungen fir die Menschen in Kuru, um die Lehren zu empfangen. Sie
miissen den Dhamma gehort und in der Vergangenheit Verstandnis angesam-
melt haben.

82 Der Kommentar zum Sutta (MN 10) ist vom Ehrw. Nyanaponika ins Deutsche Ubersetzt:
,Kommentar zur Lehrrede von den Grundlagen der Achtsamkeit (Satipatthana)”, Verlag Beyer-
lein & Steinschulte.

86



Widriges Wetter und schlechtes Essen kdnnen eine natirliche, entscheidende
Unterstitzungs-Bedingung fiir dosa sein, die so stark sein kann, dass sie zum
Toéten oder zur Ausfiihrung anderer Ubler Taten fuhrt. Gewohnheiten wie das
Schlafengehen und Aufwachen zu einer bestimmten Zeit ergeben sich ganz
natlrlich, sie sind durch natiirliche, entscheidende Unterstitzung bedingt.
Wenn wir nicht nachlassig sind, kann sati entstehen, bevor wir schlafen gehen
und auch sobald wir aufwachen. Wer trédge ist, wird zwangslaufig bevor er
schlafen geht und wenn er aufwacht Anhaftung haben. Wir mégen bedauern,
dass es nicht oft sati vor dem Einschlafen und beim Aufwachen gibt, aber wenn
wir mehr Verstandnis fiir die Bedingungen haben, erkennen wir, dass sati
anatta ist und nicht nach unserem Willen entstehen kann.

Der Ort, an dem jemand geboren wird und an dem er lebt, kann eine natdrliche,
entscheidende Unterstlitzungs-Bedingung flr paffia sein. Eine Geburt auf der
menschlichen Ebene und an einem Ort, an dem wir den Dhamma horen
koénnen, ist selten. Durch das folgende Sutta kénnen wir daran erinnert
werden, keine Gelegenheit zu vergeuden, rechtes Verstandnis zu entwickeln.
Wir lesen in der Angereihten Sammlung (AN 1.33, Das Gleichnis von der indi-
schen Erde®3):

,Gleichwie, ihr Monche, es auf dieser indischen Erde nur wenige lieb-
liche Garten, Haine, Felder und Teiche gibt, aber bei weitem mehr Ab-
hange und Schluchten, schwer passierbare Fliisse, stoppeliges und dor-
niges Gelande und unwegsames Gebirge -

ebenso gibt es nur wenige Wesen auf dem Lande und bei weitem
mehr im Wasser;

ebenso werden nur wenige Wesen unter den Menschen wieder-
geboren und bei weitem mehr auRerhalb des Menschtums;

ebenso werden nur wenige Wesen in den mittleren Gegenden
[Indiens] wiedergeboren und bei weitem mehr in den Grenzgebieten
unter unverstandigen Barbaren;

ebenso gibt es nur wenige Wesen, die verstandig sind, nicht stumpf-
sinnig, nicht taub oder stumm, und fahig sind, zwischen einer wohl
gesprochenen und nicht wohl gesprochenen Rede zu unterscheiden; bei
weitem mehr Wesen gibt es aber, die unverstandig sind, stumpfsinnig,
taub oder stumm, und unfahig, zwischen wohl gesprochener und nicht
wohl gesprochener Rede zu unterscheiden;

83 AN 1.333-377 auf suttacentral.net

87



ebenso gibt es nur wenige Wesen, die das heilige Auge der Weis-
heit® besitzen, und bei weitem mehr solche, die voll Unwissenheit sind
und verblendet;

ebenso bekommen nur wenige Wesen den Vollendeten® zu sehen,
und bei weitem mehr bekommen ihn nicht zu sehen;

ebenso bekommen nur wenige Wesen die vom Vollendeten verkiin-
dete Lehre und Zucht zu horen, und bei weitem mehr bekommen sie
nicht zu hoéren;

ebenso gibt es nur wenige Wesen, die sich die vernommene Lehre
einpragen, und bei weitem mehr solche, die sie sich nicht einpragen;

ebenso gibt es nur wenige Wesen, die der eingepragten Lehre Sinn
erforschen, und bei weitem mehr solche, die den Sinn nicht erforschen;

ebenso gibt es nur wenige Wesen, welche die Lehre und ihren Sinn
verstehen und der Lehre gemaR leben; aber bei weitem mehr solche,
die die Lehre und ihren Sinn nicht verstehen und auch nicht der Lehre
gemaR leben;

ebenso gibt es nur wenige Wesen, die bei ergreifenden Anldssen
ergriffen werden, und bei weitem mehr, die dabei nicht ergriffen
werden;

ebenso gibt es nur wenige Wesen, die, wenn ergriffen, sich weise
mihen, und bei weitem mehr solche, die, wenn ergriffen, sich nicht
weise mihen;

ebenso gibt es nur wenige Wesen, die, mit der Loslésung als ihr Ziel,
Sammlung und Einheit des Geistes gewinnen, und bei weitem mehr
solche, die, mit der Loslésung als Ziel, die Sammlung und Einheit nicht
gewinnen;

ebenso werden nur wenigen Wesen gute Speisen und Getranke zu-
teil, und bei weitem mehr Wesen sind gute Speisen und Getranke
versagt, und sie miissen ihr Leben mit Aufgelesenem und Erbetteltem
fristen;

ebenso gibt es nur wenige Wesen, denen der Wesensgehalt der
Lehre, der Wesensgehalt ihres Sinns und der Wesensgehalt der Erlosung
beschieden ist, und bei weitem mehr Wesen ist er nicht beschieden.
Darum, ihr Monche, sollt ihr danach streben: »Den Wesensgehalt der
Lehre, den Wesensgehalt ihres Sinnes und den Wesensgehalt der
Erlésung wollen wir gewinnen!« Das, ihr Monche, sei euer Streben!”

84 Der Pfad, mit Einsicht.
85 Tathagata, der ,So-Gegangene”, Beiname des Buddha.

88



10. Vorherentstehungs- und Nachherentstehungs-Bedingung

Phanomene kénnen andere Phanomene durch Zusammenentstehung (sahaja-
ta-paccaya), durch Vorherentstehung (purejata-paccaya) oder durch Nachher-
entstehung (pacchdjata-paccaya) bedingen. Bei der Zusammenentstehungs-
Bedingung entsteht ein bedingendes Phdanomen (paccaya-dhamma) zusam-
men mit dem von ihm bedingten Phdnomen (paccayupanna-dhamma). Im Fall
der Vorherentstehungs-Bedingung ist ein Phdnomen vor dem Phanomen ent-
standen, das es bedingt. Im Fall der Nachherentstehungs-Bedingung bedingt
ein Phanomen ein anderes Phdanomen, das vor ihm entstanden und noch nicht
vergangen ist.

Die Vorherentstehungs-Bedingung ist zweifach: Grundlagen-Vorherentste-
hungs-Bedingung und Objekt-Vorherentstehungs-Bedingung.

Die riipas, die Grundlagen (vatthus) sind, bedingen die von ihnen abhéngigen
cittas durch die Vorherentstehungs-Bedingung, purejata-paccaya. Wie wir (in
Kap. 7) gesehen haben, bedingen die ripas, die die Grundlagen der Sinne sind,
die cittas, die von diesen Grundlagen abhangig sind, durch die Abhangigkeits-
Bedingung, nissaya-paccaya. Diese Wirklichkeiten, die ripas, die die Grund-
lagen sind, und die cittas, die von ihnen abhangig sind, sind die gleichen wie im
Fall der vorherentstehenden Abhangigkeits-Bedingung. Sie werden jedoch
unter der Vorherentstehungs-Bedingung separat behandelt, um zu zeigen,
dass die bedingenden Wirklichkeiten vor den bedingten Wirklichkeiten ent-
standen sind.

Das Sehen entsteht auf der Augen-Grundlage (cakkhu-vatthu). Dieses ripa, das
der Augensinn (cakkhu pasada-ripa) ist und das die Fahigkeit hat, sichtbare
Objekte zu empfangen, ist durch kamma erzeugt. Ripa kann in seinem Ent-
stehungsmoment nicht als Grundlage fungieren, da es dann zu schwach ist. Es
kann nur nach seinem Entstehungsmoment als Grundlage dienen, also zu dem
Zeitpunkt, an dem es vorhanden ist. Auch in seinem Auflésungsmoment kann
es nicht Grundlage sein. Ripa wahrt langer als citta. Wenn wir seine Dauer mit
der Dauer von citta vergleichen, dauert ripa so lange wie siebzehn Momente
von citta 8. Daher muss das ripa, das als Augen-Grundlage dienen kann, vor

86 Siehe Anhang 1, wo erklart wird, dass ein Sinnesobjekt, das ripa ist und das von mehreren cittas
erfahren wird, die in einem Sinnestor-Prozess entstehen, so lange wie siebzehn Momente des
citta andauert. Wenn wir genauer sind, kdnnen wir einen citta-Moment in drei duRerst kurze
Perioden unterteilen: seinen Entstehungsmoment (uppdda khana), den Moment seiner Gegen-
wart (titthi khana) und seinen Auflésungsmoment (bhanga khana). Wenn wir diese drei Perioden
des citta in Betracht ziehen, betragt die Dauer von ripa im Vergleich zur Dauer von citta dreimal

89



dem Sehbewusstsein entstehen und immer noch vorhanden sein, wenn das
Sehbewusstsein entsteht. Kamma erzeugt dieses ripa wahrend unseres
gesamten Lebens, auch wenn kein Sehen entsteht. Das ganze Leben hindurch
erzeugt kamma alle ripas, die als Grundlage dienen kdnnen, an ihnen mangelt
es nie.

Die Augen-Grundlage (cakkhu-vatthu) ist nur fir das Sehbewusstsein die
Grundlage, nicht fir die anderen cittas, die im Augentor-Prozess entstehen;
diese haben die Herz-Grundlage (hadaya-vatthu) als ihre Grundlage. Die zuvor
entstandene Ohren-Grundlage bedingt das Horbewusstsein, also bedingt sie es
durch die Vorherentstehungs-Bedingung. Die anderen Sinnesgrundlagen be-
dingen, nachdem sie zuvor entstanden sind, ebenfalls die von ihnen ab-
hangigen cittas, also durch die Vorherentstehungs-Bedingung. Wir lesen im
Patthana (Paccayaniddesa, 10):

,Die Augen-Grundlage steht mit dem Seh-Bewusstseins-Element und
den mit ihm verbundenen Phinomenen® durch die Vorherentste-
hungs-Bedingung in Beziehung.

Die Ohren-Grundlage steht mit dem Hor-Bewusstseins-Element und
den mit ihm verbundenen Phanomenen durch die Vorherentstehungs-
Bedingung in Beziehung.

Die Nasen-Grundlage steht mit dem Riech-Bewusstseins-Element und
den mit ihm verbundenen Phanomenen durch die Vorherentstehungs-
Bedingung in Beziehung.

Die Zungen-Grundlage steht mit dem Schmeck-Bewusstseins-Element
und den mit ihm verbundenen Phdnomenen durch die Vorherent-
stehungs-Bedingung in Beziehung.

Die Korper-Grundlage steht mit dem Kérper-Bewusstseins-Element und
den mit ihm verbundenen Phanomenen durch die Vorherentstehungs-
Bedingung in Beziehung.”

Es scheint, dass Sehen, Horen oder Denken alle zur gleichen Zeit auftreten,
aber sie entstehen zu verschiedenen Zeitpunkten, sie sind von verschiedenen
Grundlagen abhéangig und sie erfahren verschiedene Objekte. Wenn wir die
vielfdltigen Bedingungen fiir die entstehenden Wirklichkeiten untersuchen,
wird klarer, dass es kein Selbst gibt, das all die verschiedenen Erfahrungen
koordiniert. Der oben zitierte Text erinnert uns daran, dass Sehen, Horen und
die anderen Sinneswahrnehmungen nur Elemente sind, nicht das Selbst. Indem

siebzehn, also einundfiinfzig Momente. Ripa hat nach seinem Entstehungsmoment neunund-
vierzig Momente der Prasenz und dann kommt sein Auflésungsmoment.
87 Die verbundenen dhammas sind die begleitenden cetasikas.

90



man jeweils nur auf eine Wirklichkeit achtet, kdnnen sichtbare Objekte, Tone
und die anderen Sinnesobjekte klar voneinander unterschieden werden. Es
wird klarer verstanden werden, dass der Augensinn sich vom Ohrensinn und
den anderen Sinnen unterscheidet. Wenn sich rechtes Verstandnis entwickelt,
werden wir die verschiedenen Wirklichkeiten weniger leicht verwechseln und
sie fur ein ,,Ganzes”, fiir eine Person halten.

Die Herz-Grundlage ist die Grundlage fir alle cittas auBer den fiinf Paaren von
Sinneswahrnehmungen (Sehen, Héren usw., die entweder kusala vipdka oder
akusala vipaka sind), und sie bedingt sie durch die Vorherentstehungs-Bedin-
gung. Nur im Wiedergeburtsmoment bedingt die Herz-Grundlage das pati-
sandhi citta durch die Zusammenentstehungs-Bedingung, sahajata-paccaya. In
diesem Moment erzeugt kamma gleichzeitig das patisandhi citta und die Herz-
Grundlage (siehe Kap. 6). Wir lesen im Patthana (gleicher Abschnitt wie oben),
in dem die Herz-Grundlage als ,diese Materie” bezeichnet wird:

»Abhangig von dieser [Herz-Grundlage-] Materie entstehen Geist-Ele-
ment und Geist-Bewusstseins-Element. Jene Materie steht mit dem
Geist-Element und den mit ihm verbundenen Phanomenen durch die
Vorherentstehungs-Bedingung in Beziehung.

Sie steht manchmal mit dem Geist-Bewusstseins-Element und den mit
ihm verbundenen Phanomenen durch die Vorherentstehungs-Bedin-
gung in Beziehung. Manchmal steht sie nicht durch die Vorherentste-
hungs-Bedingung in Beziehung.”

Das Geist-Element, mano-dhatu, enthalt das paficadvaravajjana citta, das am
Fiinf-Sinnestor aufmerkende Bewusstsein, und die zwei Arten von sampa-
ticchana citta, empfangendes Bewusstsein, die kusala vipdka und akusala
vipdka sind. Das Geistbewusstseins-Element, manovififiana-dhatu, enthalt all
die cittas auBer den dvi-pafica vififianas (zwei Paare von Sinneswahrneh-
mungen) und den cittas, die als Geist-Element klassifiziert sind. Das Geist-
bewusstseins-Element, das nicht mittels der Vorherentstehungs-Bedingung
durch die Herz-Grundlage bedingt ist, ist also das patisandhi citta, wie im Text
erwahnt. Dieses citta wird durch die Herz-Grundlage mittels Zusammenent-
stehung bedingt.

Es ist sinnlos, darlber zu spekulieren, wo die Herz-Grundlage ist, aber wir
sollten wissen, dass cittas nicht auBerhalb des Korpers entstehen. In den
Daseinsebenen, in denen es flnf khandhas gibt, d.h. nadma und ridpa, braucht
jedes citta eine physische Grundlage oder einen Ursprungsort, und das sind die
flinf Sinnesgrundlagen und die Herz-Grundlage. Dies erinnert uns an die gegen-
seitige Abhangigkeit von nGma und ripa von der Geburt bis zum Tod.

91



Die Objekt-Vorherentstehungs-Bedingung, arammana-purejata-paccaya, be-
zieht sich auf rdpa, das Objekt des citta sein kann. Da rdpa in dem Moment, in
dem es entsteht, schwach ist, kann es von citta nur in den Momenten seiner
Anwesenheit erfahren werden. Daher ist ripa, das Objekt des citta ist, vor
diesem citta entstanden; es bedingt dieses citta durch seine Vorherentstehung.
Das sichtbare Objekt, das auf den Augensinn trifft, wird nicht sofort erfahren;
es gibt zuerst bhavanga cittas®, und dann entsteht das am Augentor auf-
merkende Bewusstsein, und dieses ist das erste citta des Augentor-Prozesses,
das das sichtbare Objekt erfahrt. Dieses citta entsteht auf der Herz-Grundlage,
die zuvor entstanden ist und das citta durch die Grundlagen-Vorherent-
stehungs-Bedingung bedingt. Ihm folgt das Sehbewusstsein, das auf der Augen-
Grundlage entsteht, und dann andere cittas des Augentor-Prozesses, die auf
der Herz-Grundlage entstehen. Sowohl die Grundlage als auch das Sinnes-
objekt bedingen die cittas durch Vorherentstehung. Genauso verhilt es sich
mit den cittas, die Sinnesobjekte durch die anderen Sinnestore erfahren®. Im
Patthana (gleicher Abschnitt wie oben) wird das sichtbare Objekt bei der
Objekt-Vorherentstehungs-Bedingung als ,sichtbare Objekt-Grundlage” be-
zeichnet, und dasselbe gilt fiir die anderen Sinnesobjekte. Im Text heilt es:

,Die sichtbare Objekt-Grundlage steht mit dem Seh-Bewusstseins-Ele-
ment und den mit ihm verbundenen Phanomenen durch die Vorher-
entstehungs-Bedingung in Beziehung.

Die Ton-Grundlage steht mit dem Hor-Bewusstseins-Element und den
mit ihm verbundenen Phanomenen durch die Vorherentstehungs-Be-
dingung in Beziehung.

Die Geruchs-Grundlage steht mit dem Riech-Bewusstseins-Element und
den mit ihm verbundenen Phanomenen durch die Vorherentstehungs-
Bedingung in Beziehung.

Die Geschmacks-Grundlage steht mit dem Schmeck-Bewusstseins-Ele-
ment und den mit ihm verbundenen Phanomenen durch die Vorher-
entstehungs-Bedingung in Beziehung.

88 | ebens-Kontinuum. Die bhavanga cittas erfahren das gleiche Objekt wie das patisandhi citta. Sie
erleben nicht die Objekte, die immer wieder auf die sechs Tore einwirken.

8 |n den vier aripa-brahma-Daseinsbereichen bedingt rdpa nicht nama durch die Vorherent-
stehungs-Bedingung, da es in diesen Ebenen kein rapa gibt. Die Geburt in den aripa-brahma-
Ebenen ist das Resultat von aridpa-jhdna. Diejenigen, die den Nachteil von rdpa erkennen, kulti-
vieren ardpa-jhdana. Genauso wenig kommt die Vorherentstehungs-Bedingung im asafifidsatta-
Daseinsbereich vor, der Ebene der wahrnehmungslosen Wesen, da es dort kein nama gibt. Die

Geburt auf dieser Ebene ist das Resultat von rdpa-jhana.

92



Die berilihrbare Objekt-Grundlage steht mit dem Korper-Bewusstseins-
Element und den mit ihm verbundenen Phanomenen durch die Vorher-
entstehungs-Bedingung in Beziehung.

Sichtbares Objekt, Ton, Geruch, Geschmack und berlhrbares Objekt
stehen mit dem Geist-Element und den mit ihm verbundenen Phano-
menen durch die Vorherentstehungs-Bedingung in Beziehung.”

Durch die Entwicklung von satipatthana kénnen wir bestatigen, dass unser
Leben aus nadma und ripa besteht, die aufgrund von Bedingungen entstehen.
Ndama erfahrt ein Objekt und rdpa weil nichts. Wenn Sehen erscheint, kénnen
wir uns seiner Charakteristik bewusst werden, so dass es als Wirklichkeit ver-
standen werden kann, als ein Element, das das sichtbare Objekt durch das
Augentor erfahrt. Wenn Gewahrsein liber die Wirklichkeit entsteht, die durch
das Augentor erscheint, kann sie als ein Element verstanden werden, das nichts
weil}, das nicht sieht, fihlt oder sich erinnert. Wirklichkeiten erscheinen immer
wieder durch die sechs Tore, und wenn sich rechtes Verstandnis entwickelt,
kann nadma als n@ma und ripa als ripa erkannt werden, und auf diese Weise
werden ihre verschiedenartigen Eigenschaften unterschieden. Wenn wir es-
sen, gibt es Geschmack und Schmecken, wenn wir etwas beriihren, gibt es das
bertihrbare Objekt und Koérperbewusstsein. Wenn diese Wirklichkeiten auf-
tauchen und Gewahrsein entsteht, ist es nicht nétig an Sinnesgrundlagen,
Sinnesobjekte oder andere Begriffe zu denken, die wir aus den Texten gelernt
haben. Indem wir achtsam auf die Eigenschaften der Wirklichkeiten sind, wie
sie nacheinander erscheinen, werden wir die Wahrheit bestatigen kénnen,
dass alle erscheinenden Phanomene dhammas sind, die frei von Selbst sind.

Wir lesen in der Gruppierten Sammlung (SN 35.1):

Das hab ich gehort. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei Savatthi, im
Siegerwalde, im Garten Anathapindikos. Dort nun wandte sich der
Erhabene an die Moénche: ,,lhr M6nche”. — , Erlauchter”, antworteten
da jene Monche dem Erhabenen aufmerksam. Der Erhabene sprach
also:

»,Das Auge, ihr Monche, ist unbestdndig, das Ohr, die Nase, die Zunge,
der Korper, der Geist ist unbestandig. Was unbestandig ist, das ist leid-
voll, was leidvoll ist, das ist nicht das Ich. Was nicht das Ich ist: ,Das
gehort mir nicht, das bin ich nicht, das ist nicht mein Selbst’. So ist dies
der Wirklichkeit gemaR mit vollkommener Weisheit anzusehen.

So sehend, ihr Monche, findet der erfahrene edle Jiinger nichts daran.
Weil er nichts daran findet, wird er entreizt. Weil er entreizt ist, wird er
erl6st: ,Im Erlosten ist die Erlésung’, erkennt er: ,Versiegt ist die Geburt,

93



vollendet der Brahmawandel, gewirkt das Werk, nichts Hoheres gibt es
Uber dieses hier’, versteht er da“.

Im vierten Sutta (SN 35.4) dieses Kapitels heil3t es:

,Die Formen, ihr Monche, sind unbestdndig, die Tone, die Difte, die
Safte, die Gegenstande, die Dinge sind unbestindig. Was unbestdndig
ist, das ist leidvoll, was leidvoll ist, das ist nicht das Ich. Was nicht das
Ich ist: ,Das gehort mir nicht, das bin ich nicht, das ist nicht mein Selbst’.
So ist dies der Wirklichkeit gemaR mit vollkommener Weisheit anzu-
sehen.

So sehend, ihr Monche, findet der erfahrene edle Jiinger nichts daran.
Weil er nichts daran findet, wird er entreizt. Weil er entreizt ist, wird er
erl6st: ,Im Erlosten ist die Erlésung’, erkennt er: ,Versiegt ist die Geburt,
vollendet der Brahmawandel, gewirkt das Werk, nichts Hoheres gibt es
Uber dieses hier’, versteht er da“.

Das Festhalten am Glauben, dass Personen und Dinge existieren und dass wir
sie besitzen kdnnen, verursacht viel Leid. Die , weltlichen Bedingungen” von
Gewinn und Verlust, Verehrung und Verachtung, Lob und Tadel, Glick und
Ungliick andern sich standig. Verlust, Krankheit und Tod kdnnen ganz plétzlich
eintreten; sie entziehen sich unserer Kontrolle, aber wir vergessen diese Wahr-
heit leicht. Wir kdnnen nicht erwarten, dass wir sofort weniger Anhaftung an
Menschen und Dingen haben. Selbst der sotapanna, der die erste Stufe der
Erleuchtung erlangt hat und keine falsche Ansicht eines Selbst mehr hat, hat
noch Anhaftung und Traurigkeit. Nur der Arahat hat alle Arten des Anhaftens
ausgeldscht. Wenn wir jedoch das Tipitaka lesen, konnen wir die zahlreichen
Erinnerungen an die Wahrheit wertschatzen, dass es keine Person gibt, son-
dern nur verschiedene Elemente, die leer von einem Selbst sind. Diese Texte
erinnern uns an die Wahrheit, und sie kénnen uns das Vertrauen geben, den
Pfad zu entwickeln, um die Wirklichkeiten unseres Lebens als Elemente zu
erkennen, die aufgrund ihrer eigenen Bedingungen entstehen und sich unserer
Kontrolle entziehen.

Bei der Nachherentstehungs-Bedingung, pacchdjata-paccaya, unterstitzen
citta und seine begleitenden cetasikas die ripas des Korpers, die zuvor ent-
standen und noch nicht weggefallen sind. Auf diese Weise bedingt das citta
diese rapas durch die Nachherentstehungs-Bedingung. Citta verursacht nicht
die Entstehung der riipas, die es durch die Nachherentstehungs-Bedingung
bedingt, diese ripas sind bereits vor dem citta entstanden; es unterstitzt und
festigt diese ripas, die noch vorhanden sind, denn ripa dauert so lange wie
siebzehn Momente von citta.

94



Citta ist Nachherentstehungs-Bedingung fiir die zuvor entstandenen ripas des
Korpers, die durch die vier Faktoren kamma, citta, Temperatur und Erndhrung
erzeugt wurden und noch nicht vergangen sind. Das citta unterstiitzt und
festigt diese ripas. Das patisandhi citta kann keine Nachherentstehungs-
Bedingung sein, da es im ersten Moment des Lebens kein vorher entstandenes
ripa gibt. Im ersten Moment des Lebens erzeugt kamma gleichzeitig mit dem
patisandhi citta ripas, aber danach, wahrend unseres gesamten Lebens, ist das
citta Nachherentstehungs-Bedingung fiir die zuvor entstandenen rdpas des
Korpers. Die funf Paare von Sinneswahrnehmungen erzeugen kein riipa, aber
sie wirken auf die zuvor entstandenen ripas des Korpers mittels Nachher-
entstehung, sie festigen diese®. Die artpdvara vipdka cittas®, die in den
Daseinsbereichen der aripa-brahmas entstehen, konnen keine Nachherent-
stehungs-Bedingung sein, da es in diesen Bereichen kein ripa gibt.

Im Fall der Grundlage und des Objekts, die Vorherentstehungs-Bedingung sind,
bedingt ripa nama, wahrend bei der Nachherentstehungs-Bedingung nama
ripa bedingt. Die Lehre von der Vorherentstehungs-Bedingung, purejata-
paccaya, der Zusammenentstehungs-Bedingung, sahajata-paccaya, und der
Nachherentstehungs-Bedingung, pacchdjata-paccaya, erinnert uns an die
Komplexitat der Beziehung zwischen verschiedenen Phanomenen. Sehen zum
Beispiel ist das Resultat von kamma und hangt von der zuvor entstandenen
Augen-Grundlage ab, die ebenfalls durch kamma erzeugt ist. Das Sehen erféhrt
ein sichtbares Objekt, das zuvor entstanden ist, aber nicht langer als siebzehn
Momente des citta anhalt. Es gibt kein Selbst, das dafiir sorgen kénnte, dass
das Sehen seine entsprechende Grundlage findet; die Augen-Grundlage ist
schon vorher entstanden und ist bereits da, wenn Sehen entsteht. Es gibt kein
Selbst, das das sichtbare Objekt zum richtigen Zeitpunkt herbeischaffen konn-
te, so dass das Sehen es sehen kann und die anderen cittas des Augentor-
Prozesses es ebenfalls erfahren kénnen, bevor es wegfillt. Das sichtbare Ob-
jekt entsteht zusammen in einer Gruppe von riipas, die die vier GroRen Ele-
mente enthalten, und diese bedingen es durch die Abhangigkeits-Bedingung,
nissaya-paccaya, und durch die Zusammenentstehungs-Bedingung, sahajata-
paccaya. Aber das Sehen erfdhrt nicht die anderen ripas, die zusammen mit
dem sichtbaren Objekt entstehen; es sieht nur das sichtbare Objekt, das heift,
was durch den Augensinn erscheint. Mehrere Bedingungen treffen zusammen,

0 Die cittas, die rdpa hervorbringen, bedingen ihr Entstehen durch die Zusammenentstehungs-
Bedingung und die Abhangigkeits-Bedingung, siehe Kap. 6 und 7. Wie erklart, erzeugen die fuinf
Sinneswahrnehmungen des Sehens, Horens usw. keine rdpas, sondern sie festigen die rdpas, die
zuvor durch einen der vier Faktoren erzeugt wurden.

91 Diese cittas sind die Auswirkungen von ardpa-jhdna und sie fihren die Funktion von Wieder-
geburt und bhavanga aus.

95



und das macht es dem Sehen moglich, auf der Augen-Grundlage zu entstehen
und das sichtbare Objekt zu sehen. Die Erfahrungen, die wir in unserem Alltag
immer wieder machen, nehmen wir als selbstverstandlich hin, aber sie sind alle
von mehreren Bedingungen abhangig, sie sind auf unterschiedliche Weise mit-
einander verbunden. Cittas und die ripas des Kérpers sind miteinander ver-
bunden, sie brauchen einander. Das Sehen und alle anderen cittas unterstit-
zen und festigen die ripas des Korpers, die bereits entstanden sind, sie bedin-
gen sie durch Nachherentstehung. Die verschiedenen Bedingungen fir die
Phanomene unseres Lebens wirken genau in diesem Moment.

Kurz vor dem Tod erzeugt kamma die Herz-Grundlage nicht mehr. Die cittas,
die kurz vor dem Tod entstehen, sind von einer letzten Herz-Grundlage abhan-
gig und diese endet mit dem Erléschen des Sterbebewusstseins. Beim gleich-
zeitigen Entstehen von Herz-Grundlage und citta kommt es zur Geburt und
beim gleichzeitigen Vergehen von Herz-Grundlage und citta kommt es zum
Tod. Das Sterbebewusstsein erzeugt rapa (auBer im Fall des Arahat) und diese
ripas dauern nur siebzehn citta-Momente. Mit dem Tod hért auch die Nahrung
auf, ripa zu erzeugen. Nur die Temperatur, die sowohl im Koérper als auch in
toter Materie ripas erzeugt, produziert weiterhin ripas des Leichnams, der
zuriickbleibt. All dies erinnert uns an die Zerbrechlichkeit des Lebens, das nur
aus ndma und ripa besteht, die von Bedingungen abhangig sind.

96



11. Wiederholungs-Bedingung

Die Wiederholungs-Bedingung, dsevana-paccaya, bezieht sich nur auf nama,
namlich auf die javana cittas, die in einem Prozess von cittas entstehen. Javana
cittas sind kusala, akusala oder bei Arahats kiriya. In der Sinnessphéare, kama-
vacara, gibt es gewohnlich sieben javana cittas in einem Prozess von cittas, und
diese sind alle von der gleichen Art, jati, entweder kusala, akusala oder kiriya®?.
Das erste javana citta bedingt das zweite javana citta durch die Wieder-
holungs-Bedingung, dsevana-paccaya, also ist das erste javana citta der bedin-
gende dhamma (paccaya dhamma) und das zweite ist der bedingte dhamma
(paccayupanna dhamma). Danach bedingt das zweite javana citta, das jetzt der
bedingende dhamma ist, das dritte, und so weiter, bis zum siebten javana citta,
das das nachfolgende citta nicht auf diese Weise bedingt, da es das letzte
javana citta ist.

Wir lesen im Patthana (Paccayaniddesa, 12):

»,Vorhergehende heilsame Phanomene stehen mit nachfolgenden heil-
samen Phdanomenen durch die Wiederholungs-Bedingung in Beziehung.
Vorhergehende unheilsame Phdnomene stehen mit nachfolgenden un-
heilsamen Phdanomenen durch die Wiederholungs-Bedingung in Bezie-
hung.

Vorhergehende funktionale, kammisch neutrale Phinomene®® stehen
mit nachfolgenden funktionalen, kammisch neutralen Phdanomenen
durch die Wiederholungs-Bedingung in Beziehung.”

Wir lesen im Visuddhimagga (Kap. XVII, 538) liber die Wiederholungs-Bedin-
gung:

»Als Wiederholungs-Bedingung gilt ein Ding, das im Sinne von Wieder-
holung den unmittelbar nachfolgenden Zustanden zu groRer Fertigkeit
verhilft, gleichwie es die jedesmal vorangehende Anstrengung beim
Blicherstudium u. dgl. tut ...”

So wie man beim Auswendiglernen durch standige Wiederholung gelibter im
Rezitieren von Texten wird, so unterstiitzt auch das vorangehende javana citta
das nachfolgende durch die Wiederholungs-Bedingung.

92 Cittas konnen aus vier jatis oder Klassen bestehen, namlich: kusala, akusala, vipaka und kiriya.
Jati bedeutet wortlich ,Geburt” oder Natur.
9 avyakata dhammas, weder kusala noch akusala, die in diesem Fall funktional sind, kiriya.

97



Im Sinnestor-Prozess folgen die javana cittas auf das bestimmende Bewusst-
sein (votthapana citta) und im Geisttor-Prozess auf das am Geisttor aufmer-
kende Bewusstsein (mano-dvaravajjana citta). Das citta, das die Funktion des
votthapana, des Bestimmens, ausfiihrt, ist das ahetuka kiriya citta, das als
mano-dvaravajjana citta klassifiziert ist. Das mano-dvaravajjana citta tbt zwei
Funktionen aus: Im Geisttor-Prozess Ubt es die Funktion des Aufmerkens auf
das Objekt am Geisttor aus und im Sinnestor-Prozess Ut es die Funktion des
Bestimmens aus, und dann wird es nach seiner Funktion bestimmendes Be-
wusstsein, votthapana citta genannt.

Die javana cittas erleben dasselbe Objekt wie die vorangehenden cittas im
Prozess, sie ,durchlaufen” das Objekt®*, aber sie erleben es, auRer beim Arahat,
auf eine heilsame oder unheilsame Weise. Ob die javana cittas kusala oder
akusala cittas sind, hangt von der natiirlichen, entscheidenden Unterstut-
zungs-Bedingung ab, die unsere angesammelten Neigungen enthalt, und auch
von der Wurzel-Bedingung und von verschiedenen anderen Bedingungen.
Wenn wir ein angenehmes Objekt durch einen der Sinne erfahren, kann es
weise oder unweise Aufmerksamkeit auf das Objekt geben. Wenn dem be-
stimmenden Bewusstsein in einem Sinnestor-Prozess oder dem am Geisttor
aufmerkenden Bewusstsein in einem Geisttor-Prozess kusala javana cittas
folgen, ist weise Aufmerksamkeit da, und wenn akusala javana cittas folgen,
ist unweise Aufmerksamkeit da.

Wir haben sehr viel Anhaftung angesammelt und deshalb entstehen aufgrund
eines angenehmen Objekts gewohnlich lobhamiila cittas. Wenn zum Beispiel
das erste javana citta ein lobhamdla citta ohne falsche Ansicht und von einem
angenehmen Gefiihl begleitet ist®, dann ist das nachfolgende javana citta, das
mittels der Wiederholungs-Bedingung durch das vorhergehende bedingt ist,
von der gleichen Art, und so ist es auch mit den folgenden. Wahrend dieser
Momente sammeln wir mehr lobha an. Wenn das erste javana citta ein kusala
citta mit padfa ist, sind die folgenden javana cittas von der gleichen Art. In
diesen Momenten wird pafifid angesammelt.

Wie wir (in Kap. 5) gesehen haben, bedingt jedes citta das nachfolgende citta
durch die Angrenzungs-Bedingung, anantara-paccaya, und durch die Unmittel-
barkeits-Bedingung, samanantara-paccaya. Darlber hinaus kann ein vorher-
gehendes citta ein nachfolgendes citta durch die entscheidende Angrenzungs-
Unterstltzung, anantdarupanissaya-paccaya, bedingen (siehe Kap. 8). Das
javana citta ist fur das nachste citta nicht nur eine Bedingung durch Wieder-

%4 Javana kann mit ,Laufen, ,Impuls” tibersetzt werden.
95 Es gibt acht Arten von lobhamdla citta, siehe Anhang 2.

98



holung, sondern auch durch Angrenzung, Unmittelbarkeit und entscheidende
Angrenzungs-Unterstiitzung. Wirklichkeiten kénnen durch verschiedene Be-
dingungen miteinander in Beziehung stehen. Die Wiederholungs-Bedingung
bezieht sich nur auf javana cittas. Das letzte javana citta in einem Prozess
bedingt das nachste citta nicht durch eine Wiederholungs-Bedingung, weil es
von einem citta einer anderen jGti abgelést wird®. Die durch die Wieder-
holungs-Bedingung bedingten cittas missen von derselben jati sein wie das
bedingende citta. Wenn also das erste javana citta akusala ist, sind die fol-
genden auch akusala, und wenn das erste javana citta kusala ist, sind die
folgenden auch kusala.

Die folgenden javana cittas sind Wiederholungs-Bedingung fiir das nachfol-
gende javana citta: akusala cittas, mahdakusala cittas (der Sinnessphére),
mahakiriya cittas (des Arahat), die lacheln-hervorrufenden cittas des Arahat
(ahetuka kiriya citta), rdpdvacara kusala cittas und kiriya cittas (rdpa-jhana
cittas) und arapéavacara kusala cittas und kiriya cittas (aripa-jhana cittas)®’.

Das Ausfiihren von akusala kamma oder kusala kamma geschieht wahrend der
Momente von javana und kann spater zu Auswirkungen fuhren. AuBerdem
werden wahrend der javana-Momente unheilsame oder heilsame Tendenzen
angesammelt. Somit bedingen die javana-Momente unser Leben in der Zu-
kunft. Wenn wir nicht auf kusala bedacht sind, sind die javana cittas akusala.
Wenn wir tagtraumen oder herumlaufen, gibt es zwangslaufig akusala cittas,
aber wir bemerken das meist nicht. Wenn wir sprechen, ligen wir vielleicht
nicht und benutzen keine harten Worte, aber wir bemerken womaglich nicht,
wie oft wir uns in miRiger, nutzloser Rede ergehen. Wenn wir zum Beispiel
iber das Wetter reden oder dartiber, was wir morgen vorhaben, bemerken wir
vielleicht die vielen akusala cittas nicht, die unsere Rede motivieren. Aufgrund
der natirlichen, entscheidenden Unterstilitzungs-Bedingung kann eine Art von
akusala zu einer anderen Art fihren, und deshalb ist jede Art von akusala
gefahrlich. Solange wir kein Arahat sind, haben wir immer noch Bedingungen
fur nutzlose Rede, aber das Studium des Dhamma kann uns daran erinnern,
bewusst zu sein, wahrend wir sprechen. Durch rechtes Verstdandnis kann man
erkennen, ob akusala citta oder kusala citta unsere Rede motiviert.

Wahrend wir gute oder schlechte Taten ausfiihren, entstehen javana cittas in
vielen verschiedenen citta-Prozessen und jedes dieser javana cittas bedingt

% |hm kann tadarammana citta, registrierendes Bewusstsein, folgen, das ein vipaka citta ist, das
durch kamma erzeugt wird und das immer noch dasselbe Objekt erlebt. Oder es kann von
bhavanga citta, dem Lebenskontinuum, gefolgt werden.

97 Einzelheiten siehe Anhang 3.

99



das nachste durch die Wiederholungs-Bedingung, mit Ausnahme des siebten
javana citta.

Die Lehre der Wiederholungs-Bedingung erinnert uns an die Gefahr von
akusala citta. Nicht nur ein akusala citta entsteht innerhalb eines Prozesses
von cittas, sondern sieben gleichartige cittas entstehen, die einander folgen,
und wahrend dieser Momente sammeln wir die Tendenz zu akusala an, so dass
akusala citta in Zukunft wieder entstehen wird. Wenn wir den Nachteil von
akusala sehen, sind Bedingungen fiir das Entstehen von kusala citta gegeben.
Nicht nur ein kusala citta entsteht innerhalb eines Prozesses von citta, sondern
sieben artgleiche cittas entstehen, die einander folgen. Wenn wir uns mit
kusala beschéftigen, wird kusala angehauft. Dies sollte uns dazu ermutigen,
alle Arten von kusala auszufiihren, denn dies ist eine Bedingung dafiir, dass
kusala citta in Zukunft wieder entsteht. Selbst wenn wir ein freundliches Wort
sprechen oder jemandem nur fiir einen Moment helfen, indem wir zum Bei-
spiel etwas besorgen, was er braucht, und es ihm lbergeben, gibt es Gelegen-
heiten fiur kusala cittas. Wir sollten solche Gelegenheiten nicht ungenutzt las-
sen oder sie fiir unbedeutend halten. Jeder Moment von kusala ist wertvoll,
weil wir in einem solchen Moment nicht an uns selbst denken, es gibt kein
lobha, dosa oder moha. Eine heilsame Tat geht nie verloren, auch wenn sie
scheinbar unwichtig ist, denn kusala wird angesammelt und kann eine natir-
liche, entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung fir kusala in der Zukunft sein.

In der Atthasalint (Die Darlegung der Bedeutung, Teil Il, 4. Kap., 159, im Ab-
schnitt tiber die Grundlagen verdienstlicher Betatigung) lesen wir, dass es beim
Ausfiihren von dana kusala cittas vor, wahrend und nach der heilsamen Tat
geben kann:

»Wenn man denkt: ‘Ich will eine Gabe spenden’, so geschieht dieses
Denken mit einem der acht heilsamen Bewusstseinszustande. Das
Geben und das spatere Nachdenken dariiber geschieht gleichfalls mit
einem dieser acht Bewusstseinszustande ...“

Das Gleiche wird fiir die anderen Arten von kusala gesagt. Es ist nitzlich zu
wissen, dass es nicht nur in den Momenten, in denen wir eine groRziigige Tat
vollbringen, Gelegenheiten fir kusala citta gibt, sondern auch davor und
danach, wahrend wir Uber unsere heilsame Tat nachdenken. Es hangt jedoch
von Bedingungen ab, zu welchem Zeitpunkt kusala citta entsteht; es liegt nicht
in der Macht von irgendjemandem, kusala citta nach Belieben entstehen zu
lassen. Es kann vorkommen, dass wir es im Nachhinein bereuen, ein Geschenk
gemacht zu haben, und dann sind akusala cittas da. Wir sollten keine Abnei-
gung gegen ein akusala citta haben, das entsteht, weil wir dann mehr akusala

100



ansammeln. Akusala citta entsteht aufgrund von Bedingungen. Akusala kann
das Objekt von Achtsamkeit sein, so dass es als Nicht-Selbst erkannt werden
kann. Im Moment der Achtsamkeit gibt es kusala citta.

Kusala javana cittas der Sinnessphare, mahdakusala cittas, sind in acht Typen
eingeteilt:

— Begleitet von angenehmem Gefiihl, mit Weisheit, spontan

— Begleitet von angenehmem Gefiihl, mit Weisheit, angeregt

— Begleitet von angenehmem Gefiihl, ohne Weisheit, spontan
— Begleitet von angenehmem Gefiihl, ohne Weisheit, angeregt
— Begleitet von gleichgiiltigem Gefiihl, mit Weisheit, spontan

— Begleitet von gleichgliltigem Gefiihl, mit Weisheit, angeregt
— Begleitet von gleichgiiltigem Gefiihl, ohne Weisheit, spontan
— Begleitet von gleichgiiltigem Gefiihl, ohne Weisheit, angeregt.

Es gibt verschiedene Bedingungsfaktoren fir diese acht Arten von kusala citta;
wenn wir mehr Wissen Uber diese Faktoren haben, werden wir die grof3e
Vielfalt von citta klarer verstehen. Cittas sind vielfaltig, weil sie durch ver-
schiedene Wurzeln bedingt sind, die unterschiedliche Intensitaten haben. Die
paffa, die citta begleiten kann, kann viele Grade und Intensitdaten haben. Es
kann ein intellektuelles Verstandnis sein, das sich aus dem Lesen und Nach-
denken ergibt, oder es kann ein direktes Verstdndnis der Eigenschaften der
Wirklichkeiten sein. Citta kann durch einen der vier vorherrschenden Faktoren
chanda (Wunsch-zu-tun), viriya (Energie), (Festigkeit des) citta oder vimamsa
(Erforschung des Dhamma, pafifia cetasika)®® bedingt sein, und diese kénnen
von vielen Graden sein. Das citta erfahrt Objekte, und diese kdnnen das citta
auf unterschiedliche Weise bedingen: durch die Objekt-Bedingung, die Objekt-
Vorherrschafts-Bedingung oder durch entscheidende Objekt-Unterstiitzung®.
Kusala citta wird von verschiedenen sobhana cetasikas begleitet, die das citta
bedingen. Wir alle haben unterschiedliche Anhaufungen und daher variiert die
Art des kusala citta und seine Intensitat bei verschiedenen Menschen. Obwohl
es eine grolle Vielfalt an kusala cittas gibt, hat der Buddha sie in seiner All-
wissenheit in acht Klassen eingeteilt.

Die Atthasalint (im selben Kapitel wie oben, 161) erwahnt die acht Arten von
kusala citta und stellt fest, dass das Wissen des Buddha unendlicher ist als der
Raum, die Weltsysteme und die Wesen in den Weltsystemen. Wir lesen:

% Siehe Kapitel 4.
9 Siehe Kap. 3, Kap. 4 und Kap. 8.

101



»- 50 hat der Vollkommen Erwachte all die in den unzahligen Wesen
der zahllosen Weltsysteme aufsteigenden heilsamen Bewusstseins-
zustande der Sinnensphére wie auf einer groflen Waage gewogen, sie
gleichsam in ein HohlmalR werfend gemessen, hat sie in seiner All-
wissenheit als achtfach unterschieden und sie ihrer Ahnlichkeit nach
eben in acht Gruppen ordnend, hat er sie so dargelegt ...”

Die javana cittas, die in einem citta-Prozess entstehen, sind von der gleichen
jati, d.h. kusala, akusala oder, im Fall von Arahats, kiriya (unwirksam), da der
Arahat kein weiteres kamma ansammelt. Die javana cittas, die in einem Pro-
zess von cittas entstehen, konnen jedoch manchmal von einer anderen Sphare
des citta sein. Es gibt vier Sphéren von citta: die Sinnessphare des Bewusst-
seins, die Sphare des ripa-jhana citta, des ardpa-jhana citta und des lokuttara
citta. Cittas der Sinnessphare, kamavacara cittas, erfahren Sinnesobjekte.
Jhana cittas erleben keine Sinnesobjekte, aber sie erleben in der Vertiefung
eines der Samatha-Meditationsobjekte. Lokuttara cittas erfahren nibbana.

Wenn jemand Samatha entwickelt und im Begriff ist, jhdgna zu erlangen, ent-
stehen im Prozess der cittas, die zur Erlangung von jhana fihren, zunachst
kdmavacara cittas, die im Fall von Nicht-Arahats mahdkusala cittas sind, die
das Meditationsobjekt durch das Geisttor erfahren'®. Jedes der mahakusala
cittas ist Wiederholungs-Bedingung fiir das nachste, und das letzte mahakusala
citta in diesem Prozess bedingt das jhdna citta durch die Wiederholungs-Be-
dingung. Das jhana citta ist auch ein kusala citta, aber von einer héheren citta-
Ebene. Wenn jemand noch nicht gelibt ist, entsteht nur ein Moment von jhdana
citta, aber wenn er gelibt ist, kdnnen viele Momente von jhana citta entstehen
(Visuddhimagga Kap. 1V, 138 und 152). Jedes dieser jhana cittas bedingt das
nachste durch die Wiederholungs-Bedingung.

Im Prozess der cittas, die zur Erleuchtung fiihren, entstehen zunachst maha-
kusala cittas'®l, begleitet von paffid, die die in diesem Moment erscheinende
Wirklichkeit klar als unbestandig, dukkha oder anatta sieht. Eines dieser drei
Merkmale der Wirklichkeit wird in diesem Moment von pafifia durchdrungen,
da citta immer nur ein Objekt zur gleichen Zeit erfahren kann. Jedes dieser
mahakusala cittas ist Wiederholungs-Bedingung fiir das nachste. Das letzte
mahdkusala citta in diesem Prozess, das vor dem magga citta entsteht, bedingt
das magga citta durch die Wiederholungs-Bedingung'®?. Das magga citta ist

100 Siehe Anhang 3 flr weitere Einzelheiten.

101 Sjehe Anhang 3 fiir weitere Einzelheiten.

102 Dieses mahakusala citta erfahrt nibbana. Wenn es dem magga citta des sotapanna vorausgeht,
wird es Reife, gotrabhd, genannt, und wenn es dem magga citta der drei hoheren Stufen der
Erleuchtung vorausgeht, wird es Klarung, vodana, genannt. Siehe Kap. 3.

102



von einer hoheren Ebene des citta, es ist lokuttara kusala citta. Das magga
citta wird unmittelbar von seinem Resultat, dem phala citta, abgelost, aber es
bedingt das phala citta nicht durch eine Wiederholungs-Bedingung, da das
phala citta von einer anderen jati ist, namlich der jati, die vipaka ist. Das phala
citta fuhrt die Funktion von javana aus, aber es ist keine Wiederholungs-
Bedingung fir das nachfolgende citta.

Wenn wir Vipassana entwickeln, tritt das Gewahrsein von nadma und ripa
wahrend der Momente von javana auf. Jedes javana citta bedingt das nachste
durch eine Wiederholungs-Bedingung und auf diese Weise kann Verstandnis
angesammelt werden.

Wenn keine Achtsamkeit aufkommt, sind die javana cittas zwangslaufig von
Anhaftung begleitet. Wenn wir zum Beispiel ein weiches Kissen benutzen, ist
es wahrscheinlich, dass wir daran anhaften, aber wir merken es vielleicht nicht.
Wenn sati entsteht, kann Weichheit als nur ein ripa verstanden werden, nicht
als ein Kissen, oder, wenn die Erfahrung von Weichheit das Objekt von sati ist,
kann sie als nur ein n@ma, eine Erfahrung, erkannt werden.

Wir mogen denken, dass wir Dinge besitzen kénnen, und das kann zu Begehr-
lichkeit, Geiz, Eifersucht und vielen anderen Arten von Geistesbefleckungen
flhren. In Wirklichkeit gibt es keinen Besitzer, nur das Sehen, das ein sichtbares
Objekt erfahrt, oder das Beriihren, das ein beriihrbares Objekt erfahrt, und
andere Momente von citta, die ein Objekt zu einer Zeit erfahren. All diese
Wirklichkeiten fallen weg, sie bleiben nicht. Allm&hlich kénnen wir den Unter-
schied erkennen zwischen Momenten ohne sati, in denen wir uns an Konzepte
klammern, an die wir denken, und Momenten mit sati, in denen jeweils nur
eine Wirklichkeit durch eines der sechs Tore erscheint. Nicht theoretisches Ver-
standnis, sondern nur direktes Verstdandnis der Wirklichkeiten kann zur Besei-
tigung von Geistesbefleckungen fiihren. Erleuchtung kann nur erlangt werden,
wenn im Laufe zahlloser Leben rechtes Verstandnis der Wirklichkeiten entwi-
ckelt worden ist.

Das folgende Sutta aus der Gruppierten Sammlung (SN 46.38'%, Hinder-
nisse/Hemmungen) erinnert uns daran, wie wichtig es ist, den Dhamma zu
horen und ihn als Bedingung fiir die Entwicklung der zur Erleuchtung fiilhrenden
Faktoren zu bedenken. Wir lesen, dass der Buddha sagte:

103 peytsche Ubersetzung von Hellmuth Hecker. Auf suttacentral.net findet sich dieses Avarana-
nivarana-Sutta als SN 46.37 [Anm. d. Ubers.]

103



,Die fiinf Hindernisse und Hemmungen, ihr Monche, diese Triibungen
des Gemites, machen die Weisheit kraftlos. Welche fiinf? Wunsches-
wille, Aversion, matte Mide, Erregung und Unruhe, Zweifel.

Diese sieben Erwachungsglieder'®, ihr Ménche, sind ohne Hindernisse,
ohne Hemmungen, ohne Triilbungen des Gemiites und fihren, entfaltet
und ausgebildet, zur Frucht der Wissenserldsung. Welche sieben? Die
Erwachungsglieder Achtsamkeit bis Gleichmut.

Zu einer Zeit, ihr Monche, wenn der edle Jiinger, auf den Sinn bedacht,
aufmerksam, ganzen Gemiites hingegeben, offenen Ohres die Lehre
hort, bestehen die fiinf Hemmungen nicht, und die sieben Erwachungs-
glieder werden zu dieser Zeit entfaltet und gelangen zur Fiille. Welche
finf Hemmungen bestehen zu jener Zeit nicht? Die Hemmungen des
Wunscheswillens, der Aversion, der matten Mide, der Erregung und
Unruhe, des Zweifels. Und welche sieben Erwachungsglieder werden zu
jener Zeit entfaltet und gelangen zur Fiille? Die Erwachungsglieder Acht-
samkeit bis Gleichmut”.

104 Bojjhangas oder Erleuchtungs-Faktoren.

104



12. Kamma- und Vipaka-Bedingung

Der Begriff kamma wird im Allgemeinen fir gute und schlechte Handlungen
verwendet, aber kamma ist eigentlich cetand cetasika, Absicht oder Wille.
Cetand entsteht mit jedem citta und kann daher kusala, akusala, vipaka oder
kiriya sein. Cetana lenkt die verbundenen dhammas und koordiniert ihre Auf-
gaben (Atthasalini, Teil Il, Kap. 4, 111).

Es gibt zwei Arten Kamma-Bedingungen: Die zusammenentstehende Kamma-
Bedingung und die asynchrone Kamma-Bedingung. Wenn wir uns daran erin-
nern, dass kamma das cetasika cetand ist und dass cetand mit jedem citta
entsteht, kdnnen wir verstehen, was die zusammenentstehende Kamma-Be-
dingung ist. Cetana, die mit jedem citta entsteht, leitet die verbundenen dham-
mas dazu an, ihre Funktionen auszufiihren; sie bedingt diese dhammas mittels
der zusammenentstehenden Kamma-Bedingung, sahajata-kamma-paccaya.

Cetana, die kusala citta und akusala citta begleitet, hat eine doppelte Funktion:
sie lenkt die Aufgaben der verbundenen dhammas und sie hat die Funktion des
»Wollens” oder der Aktivitat in guten und schlechten Handlungen. In dieser
letzten Funktion ist sie in der Lage, spater die Resultate von guten und schlech-
ten Handlungen hervorzubringen. Kusala cetand und akusala cetand, die spa-
ter die entsprechenden Resultate von guten oder schlechten Handlungen her-
vorbringen, bedingen diese Auswirkungen durch die asynchrone Kamma-Be-
dingung. Es handelt sich also um kamma, das aus einer anderen Zeit heraus
wirkt (nanakkhanika-kamma-paccaya) und unterscheidet sich von der zusam-
menentstehenden Kamma-Bedingung.

Bei der zusammenentstehenden Kamma-Bedingung, sahajata-kamma-pacca-
ya, sind die cetands, die alle 89 Arten von citta'® begleiten, zusammenentsteh-
ende Kamma-Bedingung fiir das citta und die anderen cetasikas, die sie beglei-
ten, sowie fir das von ihnen erzeugte ripa. Die cetanad, die kusala citta und
akusala citta begleitet, bedingt das citta, die anderen cetasikas und das von
ihnen erzeugte ripa durch die zusammenentstehende Kamma-Bedingung,
sahajata-kamma-paccaya. Vipaka citta und kiriya citta konnen auch ripa er-
zeugenl®; die begleitende cetana bedingt das citta, die anderen cetasikas und
ripa durch die zusammenentstehende Kamma-Bedingung, sahajata-kamma-

105 Cittas, das sind kusala citta, akusala citta, vipaka citta und kiriya citta. Fur die Klassifizierung
der verschiedenen cittas siehe mein ,Abhidhamma im Alltag”, Kap. 23.

106 Citta, einer der vier Faktoren, die Gruppen von ripas des Korpers produzieren, kann rdpa-
Gruppen erzeugen, die mindestens aus den acht ,untrennbaren rdpas” bestehen (die vier
GroRen Elemente, Farbe, Geruch, Geschmack und Nahrwert), und dartber hinaus kann es in
einer solchen Gruppe auch noch andere rdpas geben.

105



paccaya. Sehen, Horen und die anderen Sinneswahrnehmungen sind vipaka
cittas, die kein ripa hervorbringen, aber die begleitende cetand bedingt citta
und die anderen cetasikas durch die zusammenentstehende Kamma-Bedin-
gung. Wenn das patisandhi citta entsteht, bedingt die begleitende cetana die-
ses citta, die anderen cetasikas und auch das kamma-gezeugte ripa, das zur
gleichen Zeit entsteht, mittels der zusammenentstehenden Kamma-Bedingung
(Patthana, Kusalattika, Kap. 7 Pafihavara, 13).

Die asynchrone Kamma-Bedingung, nanakkhanika-kamma-paccaya®’, bezieht
sich auf kusala cetand oder akusala cetana, die fahig ist, spater Auswirkungen
der durch Korper, Rede oder Geist begangenen guten oder schlechten Hand-
lungen hervorzubringen. Cetana, der Wille oder die Absicht, die eine gute oder
schlechte Handlung motiviert, fillt weg, aber da jedes citta das nachste im
Zyklus von Geburt und Tod bedingt, wird die Kraft der cetand von Moment zu
Moment angesammelt, so dass sie sich spater auswirken kann. Sie bedingt das
Resultat in Form von vipdka citta und spezifischen ripas des Kérpersi® durch
die asynchrone Kamma-Bedingung. Wenn man z.B. verleumdet, ist das akusala
kamma durch Rede und dies kann spater akusala vipdaka hervorbringen. Die
akusala cetand oder das kamma bedingt das vipdka citta, das spater durch die
asynchrone Kamma-Bedingung entsteht. Gleichzeitig steht die akusala cetana
mit dem citta und den cetasikas, die sie begleitet, und mit sprachlicher AuRe-
rung (vaci-vififiatti), einem citta-gezeugten ripa, durch die zusammenentsteh-
ende Kamma-Bedingung in Beziehung. Akusala cetand und kusala cetanda be-
dingen andere Phanomene sowohl durch die zusammenentstehende Kamma-
Bedingung als auch durch die asynchrone Kamma-Bedingung.

Kusala kamma und akusala kamma durch Kérper, Rede und Geist kénnen
unterschiedlich stark ausgepragt sein. Kamma ist nicht immer eine ,vollstan-
dige Handlung”. Es gibt einige bestimmende Faktoren, die kamma zu einer
vollstandigen Handlung machen. Zum Beispiel missen im Fall des Totens ge-
geben sein: ein Lebewesen, das Bewusstsein, dass es ein Lebewesen ist, die
Absicht des Totens, die Anstrengung und der daraus folgende Tod (Atthasalin,
Teil 1l, Kap. 3, 97). Wenn einer dieser Faktoren fehlt, ist kamma keine voll-
standige Handlung. Akusala kamma, das eine vollstandige Handlung ist, ist in
der Lage, eine ungliickliche Wiedergeburt hervorzubringen. Nicht nur die Ge-
burt ist das Resultat von kamma, sondern auch die Erfahrung von angenehmen
oder unangenehmen Objekten durch die Sinne. Das Sehen, Horen, Riechen,

107 Nanakkhanika bedeutet wortlich: aus einer anderen Zeit heraus arbeiten, und das bezieht sich
auf die Tatsache, dass es spater zu Auswirkungen fiihrt.

108 Kamma ist einer der vier Faktoren, die rdpas des Korpers hervorbringen. Es erzeugt ripas wie
die Sinnesgrundlagen, die Herz-Grundlage und Weiblichkeit oder Mannlichkeit.

106



Schmecken oder das Erleben von berlihrbaren Objekten durch den Kérpersinn
wahrend des ganzen Lebens sind das Resultat von kamma. Einige kammas er-
zeugen ihre Wirkungen im selben Leben, in dem sie begangen wurden, einige
im nachsten Leben, einige in spateren Leben.

Im Visuddhimagga (Kap. XIX, 601) lesen wir Gber verschiedene Moglichkeiten,
kamma zu klassifizieren. Kamma kann in gewichtiges, gewohnheitsmaRiges,
todesnahes und Reserve-kamma'® eingeteilt werden. Gewichtiges (garuka)
kamma ist sehr unheilsames kamma, wie die Totung eines Elternteils, oder
sehr heilsames kamma, wie jhana citta. GewohnheitsmaRiges (acinna) kamma
ist das, was man gewohnlich und wiederholt tut. Todesnahes (asanna) kamma
ist das, woran man sich kurz vor dem Tod lebhaft erinnert. Reserve- oder auf-
gespeichertes kamma (kamma katatta, weil ausgefiihrt) ist kamma, das Wie-
dergeburt hervorbringt, wenn es fiir eines der drei vorgenannten kammas
keine Gelegenheit dazu gibt.

Wissen wir, welche Art von kamma wir gewohnlich und wiederholt ausfiihren?
Ist es akusala kamma durch Korper, Rede oder Geist, oder ist es kusala
kamma? Wenn wir kusala kamma ausfiihren, wie zum Beispiel GroRziigigkeit,
wissen wir dann, ob das kusala citta von pafifig begleitet ist oder nicht!'°? Die
Entwicklung von satipatthdna, rechtes Verstandnis von nama und ripa, ist
kusala kamma. Wenn wir den Nutzen der Betrachtung von ndma und ripa in
unserem taglichen Leben immer wieder sehen, kann es zu gewohnheitsmaRi-
gem kamma werden, das oft ausgefiihrt wird. Dann kann paifid entwickelt
werden, das zum Ende von Wiedergeburt erzeugendem kamma fiihrt.

Kamma kann auch klassifiziert werden als: erzeugend, unterstiitzend, unter-
drickend und zerstérend. Erzeugendes kamma (janaka kamma) erzeugt nama
und rdpa bei der Geburt und im Laufe des Lebens. Festigendes oder unter-
stitzendes kamma (upatthambaka kamma) festigt das Resultat, das durch
erzeugendes kamma hervorgebracht wurde. Unterstiitzendes kusala kamma
kann das Entstehen von angenehmen Resultaten in Form von Gesundheit oder
Reichtum verlangern und unterstitzendes akusala kamma kann das Entstehen
von schmerzhaften Gefiihlen und die Erfahrung anderer unangenehmer Ob-
jekte im Laufe des Lebens verlangern. Behinderndes oder unterdriickendes
kamma (upapilaka kamma) schwacht, unterbricht oder verzégert das Resultat

109 Kamma katatta, wortlich: aufgrund von kamma, das ausgefiihrt wurde. Manchmal wird es mit
naufgespeichertes Kamma*“ Ubersetzt, aber das ist irreflihrend, da es etwas Dauerhaftes sugge-
rieren kdnnte. Kamma vergeht sofort, aber seine Kraft wird im citta angesammelt. Da unser
Leben eine ununterbrochene Reihe von cittas ist, die entstehen und vergehen, und jedes citta
das nachste citta bedingt, kann kamma auch spater noch Resultate hervorbringen.

110 Sjehe Anhang 2 fir die verschiedenen Arten von kusala citta.

107



von kusala kamma oder akusala kamma. Jemand, der eine gliickliche Wieder-
geburt hat, kann krank werden, so dass er keine angenehmen Dinge geniellen
kann. Ein Tier, das eine ungliickliche Wiedergeburt hat, kann aufgrund von be-
hinderndem kamma trotzdem ein angenehmes Leben haben. Zerstorerisches
kamma (upaghataka kamma) wirkt anderem, schwdcherem kamma entgegen
und hindert es daran sich auszuwirken; stattdessen erzeugt es sein eigenes
Resultat.

Eine Handlung kann sich auswirken, wenn die Zeit dazu reif ist''l. Manche
Handlungen wirken sich in diesem Leben aus, manche im nachsten Leben und
manche erst nach Aonen. Das lokuttara kusala citta, das magga citta, erzeugt
unmittelbar ein sofortiges Resultat in Form des phala citta, des Fruchtbe-
wusstseins (lokuttara vipaka citta), ohne jegliche Pause. Das magga citta ist
anantara kamma-paccaya fir das phala citta (anantara bedeutet: ohne Zwi-
schenraum).

Wir haben viele verschiedene kammas angesammelt und wir wissen nicht,
welches von ihnen sich zu einer bestimmten Zeit auswirken wird. Wie wir (in
Kap. 9) gesehen haben, ist kamma, das sein Resultat hervorbringt, auch natir-
liche, entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung, pakatdpanissaya-paccaya,
fir dieses Resultat. Somit ist kamma, das in der Vergangenheit ausgefiihrt
wurde, Kamma-Bedingung und natiirliche, entscheidende Unterstlitzungs-Be-
dingung, d.h. ein triftiger Grund fir das Resultat, das es hervorbringt.

Nur ein Buddha hat volles Wissen tiber die wahre Natur von kamma und vipaka
und dieses Wissen wird von seinen Schiilern nicht geteilt (Visuddhimagga Kap.
XIX, 602).

111 |m Kommentar zum ,Buch der Analyse” (Vibhanga), dem ,Dispeller of Delusion” (Kap. 16,
Tathagata Powers 2, 439-443) lesen wir Uber vier Faktoren, die kamma dazu veranlassen, ein
Resultat hervorzubringen: die Bestimmung, oder der Ort, an dem man geboren wird (gati); das
Substrat, das Schonheit oder Hasslichkeit des Kérpers beinhaltet (upadhi); die Zeit, in der man
geboren wird (kdla) und die ,Mittel/Anwendung” (payoga), einschlieBlich der Geschicklichkeit
im Beruf, bei der Ausfihrung der eigenen Aufgaben. Diese vier Faktoren kénnen ginstig
(sampatti) oder unglinstig (vipatti) sein. Wenn sie glinstig sind, hat akusala kamma weniger
Gelegenheit und kusala kamma mehr Gelegenheit sich auszuwirken, und wenn sie ungtinstig
sind, hat akusala kamma mehr Gelegenheit und kusala kamma weniger Gelegenheit sich aus-
zuwirken. Wenn zum Beispiel jemand auf einer gliicklichen Ebene geboren wird, wenn er einen
schonen Korper hat, wenn er in einer glinstigen Zeit (kala) geboren wird, wenn es einen guten
Konig gibt und das Land wohlhabend ist, wenn er in seinem Beruf, in der Erfiillung seiner
Aufgaben (payoga) erfolgreich ist, dann wird die Reifung von akusala kamma gehemmt und es
besteht die Méglichkeit fuir kusala kamma, Resultate zu liefern. Wenn diese vier Faktoren un-
glinstig sind (vipatti), ist das Gegenteil der Fall: akusala kamma hat die Moglichkeit zu reifen
und die Resultate von kusala kamma sind gehemmt.

108



Wir wissen nicht, welche unserer Handlungen Wiedergeburt erzeugen wird.
Wir lesen in ,Die langere Darlegung zu den Handlungen” (Mittlere Sammlung,
MN 136), dass der Buddha, wéhrend er sich im Bambushain in der Ndhe von
Rajagaha aufhielt, zu Ananda iber Handlungen und ihre Auswirkungen sprach.
Wir lesen von jemandem, der bose Taten vollbringt und eine falsche Ansicht
hat, und der eine ungliickliche Wiedergeburt hat. Doch fiir einen solchen Men-
schen gibt es auch die Moglichkeit einer gliicklichen Wiedergeburt. Wir lesen:

,Darin, Ananda, was die Person anbelangt, die da Lebewesen tétet,
nimmt, was nicht gegeben wurde, Fehlverhalten bei Sinnesvergniigen
ibt, die Unwahrheit spricht, gehassig spricht, grobe Worte duBert,
schwatzt; die habgierig ist, ein Herz voller Ubelwollen hat und falsche
Ansicht hat, und bei der Auflésung des Kérpers, nach dem Tode an
einem gliicklichen Bestimmungsort wiedererscheint, ja sogar in der
himmlischen Welt: entweder hat sie friiher eine gute Handlung began-
gen, die als angenehm gefiihlt werden muss, oder sie hat spater eine
gute Handlung begangen, die als angenehm gefiihlt werden muss, oder
sie hat zum Zeitpunkt des Todes richtige Ansicht erworben und ange-
nommen. Aufgrund dessen ist sie bei der Auflosung des Korpers, nach
dem Tode an einem gliicklichen Bestimmungsort wiedererschienen, ja
sogar in der himmlischen Welt. Aber da sie hier Lebewesen getétet hat,
genommen, was nicht gegeben wurde, Fehlverhalten bei Sinnesvergni-
gen gelbt, die Unwahrheit gesprochen, gehdssig gesprochen, grobe
Worte geduRert, geschwatzt hat; da sie habgierig gewesen ist, ein Herz
voller Ubelwollen gehabt hat und falsche Ansicht gehabt hat, wird sie
das Ergebnis davon entweder hier und jetzt oder in ihrer nachsten Ge-
burt oder in irgendeiner der folgenden Existenzen erleben.”

Dann lesen wir von jemandem, der sich vom Bdsen fernhalt und rechtschaffen
ist, und der eine gliickliche Wiedergeburt hat. Aber auch fiir eine solche Person
kann es eine ungliickliche Wiedergeburt geben. Wir lesen:

,Darin, Ananda, was die Person anbelangt, die sich da enthilt, Lebe-
wesen zu téten, zu nehmen, was nicht gegeben wurde, sich vom Fehl-
verhalten bei Sinnesvergniigen enthalt, von falscher Rede, von gehas-
siger Rede, von grober Rede, vom Geschwatz; die nicht habgierig ist, ein
Herz ohne Ubelwollen hat und richtige Ansicht hat, und bei der Auf-
[6sung des Korpers, nach dem Tode in Umstdanden, die von Entbeh-
rungen gepragt sind, wiedererscheint, an einem unglicklichen Bestim-
mungsort, in Verderbnis, ja sogar in der Holle: entweder hat sie frither
eine Uble Handlung begangen, die als schmerzhaft gefihlt werden
muss, oder sie hat spater eine ible Handlung begangen, die als schmerz-

109



haft gefiihlt werden muss, oder sie hat zum Zeitpunkt des Todes falsche
Ansicht erworben und angenommen. Aufgrund dessen ist sie bei der
Auflosung des Korpers, nach dem Tode in Umstdanden, die von Ent-
behrungen gepragt sind, wiedererschienen, an einem unglicklichen
Bestimmungsort, in Verderbnis, ja sogar in der Holle. Aber da sie sich
hier enthalten hat, Lebewesen zu téten, zu nehmen, was nicht gegeben
wurde, sich vom Fehlverhalten bei Sinnesvergniigen enthalten hat, von
falscher Rede, von gehdssiger Rede, von grober Rede, vom Geschwatz;
da sie nicht habgierig gewesen ist, ein Herz ohne Ubelwollen gehabt hat
und richtige Ansicht gehabt hat, wird sie das Ergebnis davon entweder
hier und jetzt oder in ihrer nachsten Geburt oder in irgendeiner der
folgenden Existenzen erleben.”

Solange wir kamma ausfihren, gibt es Bedingungen fiir Wiedergeburt und es
wird dukkha geben. Kamma ist eines der Glieder in der ,,Abhangigen Entste-
hung” (paticcasamuppada), der Bedingungs-Kette entstehender Phanomene,
die die Fortsetzung des Kreislaufs von Geburt und Tod verursachen. Erst wenn
alle Geistesbefleckungen ausgeldscht sind, wird es keine Wiedergeburt mehr
geben. Wir lesen in der Angereihten Sammlung (AN 10.174, Drei Ursachen):

,Toten, sageich, ihr Monche, ist von dreierlei Art: durch Gier verursacht,
durch Hass verursacht oder durch Verblendung verursacht. Das Neh-
men von Nichtgegebenem — verkehrter Wandel in Sinnenliisten — Liige
— Zwischentrigerei — rohe Rede — Geschwitz — Habgier — Ubelwollen —
verkehrte Ansicht sind von dreierlei Art: durch Gier verursacht, durch
Hass verursacht oder durch Verblendung verursacht.

Somit, ihr Monche, bewirkt Gier die Entstehung der Wirkensverkettung
(kamma-nidana-sambhavo), bewirkt Hass die Entstehung der Wirkens-
verkettung, bewirkt Verblendung die Entstehung der Wirkensverket-
tung. Durch die Vernichtung der Gier, des Hasses und der Verblendung
aber kommt es zur Aufhebung der Wirkensverkettung (kamma-nidana-
sankhayo).”

Der Arahat kann immer noch vipaka haben, das durch die asynchrone Kamma-
Bedingung hervorgebracht ist, aber ab dem Zeitpunkt, an dem er die Arahat-
schaft erlangt hat, kann er kein neues kamma mehr ausfiihren. Die mahakiriya
cittas (funktionale cittas der Sinnessphare, die sobhana, schon sind) des Arahat
erzeugen kein vipdka.

Was die Vipaka-Bedingung betrifft, so handelt es sich um Phanomene, die zur
gleichen Zeit zusammenentstehen. Das citta und die es begleitenden cetasikas,
die vipdka sind, bedingen sich gegenseitig auf diese Weise. Wir lesen im Visud-

110



dhimagga (Kap. XVII, 538), dass sie sich gegenseitig ,durch ihre Passivitat und
Ruhe” unterstutzen. Sie sind lediglich vipaka, sie haben keine andere Tatigkeit.
Die Natur von vipdka citta ist ganz anders als die Natur von kusala citta und
akusala citta, die auf heilsame oder unheilsame Weise aktiv sind. Das vipaka
citta und die es begleitenden cetasikas bedingen sich auch gegenseitig durch
die Zusammenentstehungs- und die Gegenseitigkeits-Bedingung.

In den Daseinsbereichen, in denen die funf khandhas (ndma und riipa) ent-
stehen, erzeugt citta riapa, das zur gleichen Zeit entsteht. Mit Ausnahme der
flinf Sinneswahrnehmungen bedingen die vipdka cittas, die ripa erzeugen, die-
ses ripa dem Patthana (Kusalattika, Pafihavara, 14) zufolge durch die Vipaka-
Bedingung!®2.

In den Daseinsbereichen, in denen die finf khandhas entstehen, erzeugt
kamma im ersten Moment des Lebens sowohl das Wiedergeburtsbewusstsein
(patisandhi citta), das ein vipaka citta ist, sowie ripa. Gemal dem Patthana
(gleicher Abschnitt) bedingt das Wiedergeburtsbewusstsein das ripa, das
gleichzeitig auch durch kamma erzeugt wird, durch die Vipaka-Bedingung. Sie
sind beide Resultate von kamma. Das patisandhi citta ist das erste vipaka citta,
das im Leben entsteht. Wenn es das Resultat von kusala kamma ist, erfolgt die
Geburt in einem gliicklichen Daseinsbereich, und wenn es das Resultat von
akusala kamma ist, erfolgt die Geburt in einem ungliicklichen Daseinsbereich.
Kusala kamma und akusala kamma kdnnen von vielen verschiedenen Graden
sein und so kann auch vipdka, die Auswirkung, die sie hervorbringen, von ver-
schiedenen Graden sein. Wenn das patisandhi citta das Resultat von schwa-
chem kusala kamma ist, ist es ahetuka kusala vipaka citta (nicht von sobhana
hetus begleitet) und im Fall der Geburt als Mensch ist man vom ersten Lebens-
moment an behindert. Das patisandhi citta kann auch mahavipaka sein, be-
gleitet von zwei oder drei sobhana hetus''®. Das mahdvipéka citta ist auch
durch die Wurzel-Bedingung, hetu-paccaya, bedingt. Wenn das patisandhi citta
das Resultat von akusala kamma ist, ist es ahetuka akusala vipaka citta, und in
diesem Fall hat man eine ungliickliche Wiedergeburt in einem der leidvollen
Daseinsbereiche.

Die menschliche Geburt ist das Resultat von kusala kamma. Patisandhi cittas
sind vielfaltig; zum Beispiel kann es im Fall eines Menschen neun verschiedene
Arten von patisandhi citta geben, wie ich in meinem Buch ,Abhidhamma im

112 Bhavarnga citta, empfangendes Bewusstsein (sampaticchana citta) oder prifendes Bewusstsein
(santirana citta) sind zum Beispiel vipaka cittas, die rdpas erzeugen. Siehe Anhang 1 fir diese
cittas.

113 Begleitet von alobha, Nicht-Anhaftung oder GroRziigigkeit, und von adosa, Nicht-Abneigung
oder Freundlichkeit, oder auch von paiifa.

111



Alltag“1'* erklart habe, und diese kénnen in ihrer Art und Intensitét sehr unter-
schiedlich sein. Wir sehen groRe Unterschiede in den korperlichen Merkmalen:
Manche Menschen sind schon, andere nicht. Es gibt Unterschiede in den Sin-
nesfahigkeiten wie Augensinn und Ohrensinn. Es gibt Unterschiede in der
korperlichen Starke, manche Menschen sind kranklich und schwach, andere
haben nur wenige Krankheiten und sind stark. Menschen werden mit verschie-
denen Graden von pafifiG oder ohne paffia geboren; sie haben unterschied-
liche Fahigkeiten, pafifia zu entwickeln. Wenn die patisandhi cittas der Men-
schen nicht so unterschiedlich waren, gabe es keine solche Vielfalt in den
Eigenschaften der verschiedenen Menschen.

Das vipaka citta, das patisandhi citta ist, wird aufgrund der Angrenzungs-
Bedingung, der Unmittelbarkeits-Bedingung und der entscheidenden Angren-
zungs-Unterstltzung-Bedingung durch das vipdka citta, das bhavanga citta ist,
abgelost. Das bhavanga citta ist die gleiche Art von citta wie das patisandhi
citta. Im Laufe des Lebens entstehen zahllose bhavanga cittas zwischen den
citta-Prozessen und sie alle sind vom gleichen Typ wie das patisandhi citta. Sie
erhalten die Kontinuitdt im Leben einer Person, die mit bestimmten Neigungen
und Fahigkeiten geboren ist.

Kamma erzeugt das ganze Leben hindurch vipdka cittas, die in citta-Prozessen
entstehen, die angenehme oder unangenehme Objekte erfahren. Das Sehen
zum Beispiel ist ein vipdka citta, das ein angenehmes oder unangenehmes
sichtbares Objekt durch den Augensinn erfahrt. Es sieht nur, es weild nicht, ob
das Objekt angenehm oder unangenehm ist. Das citta und die begleitenden
cetasikas bedingen sich gegenseitig durch die Vipaka-Bedingung, sie unter-
stltzen sich gegenseitig in ,Passivitdt und Ruhe”. Das nachfolgende empfan-
gende Bewusstsein, sampaticchana citta'®®, ist ebenfalls ein vipdka citta, und
diesem folgt ein weiteres vipdka citta, das untersuchende Bewusstsein, san-
tirana citta. Darauf folgt das bestimmende Bewusstsein, votthapana citta, das
ein kiriya citta ist. Danach entstehen die javana cittas, die im Fall von Nicht-
Arahats kusala cittas oder akusala cittas sind. Wenn das Objekt angenehm ist,
entstehen wahrscheinlich lobhamiila cittas und wenn das Objekt unangenehm
ist, wahrscheinlich dosamdla cittas. Cittas entstehen und vergehen auferst
schnell nacheinander, und solange padifid nicht entwickelt ist, erkennen wir
nicht, wann es ein vipdka citta und wann es ein kusala oder akusala citta ist.
Wenn wir eine unangenehme Erfahrung wie einen Unfall machen, denken wir
immer wieder an das Konzept einer Situation oder eines Ereignisses, das wir als

114 Eine Art ist ahetuka kusala vipdka und acht Arten sind mahavipdka cittas. Siehe mein
»Abhidhamma im Alltag”, Kap. 11.
115 Siehe Anhang 1 fir die cittas, die in einem Prozess entstehen.

112



»unser vipaka“ betrachten, und fragen uns vielleicht, warum uns das passieren
musste. Wir vergessen dann jedoch, dass das vipdka citta nur einen Moment
wahrt und sofort wieder vergeht. Anstatt Konzepte mit Abneigung zu betrach-
ten, sollten wir Verstandnis fiir paramattha dhammas entwickeln, Wirklich-
keiten, die jeweils ihre eigenen Merkmale haben und eine nach der anderen
erscheinen.

Wenn wir ein sichtbares Objekt sehen und es uns gefallt, scheint es so, als ob
das Sehen und das Mogen zur gleichen Zeit stattfinden. Wir erkennen nicht,
dass aufgrund der Angrenzungs-Bedingung, anantara-paccaya, jedes citta vom
nachsten abgeldst wird, ohne irgendeinen Zwischenraum. Oder wir erkennen
nicht einmal, dass Anhaftung an das Objekt da ist. Wir denken vielleicht, dass
Sehen da ist, wahrend es in Wirklichkeit bereits Anhaftung ist. Ohne es zu
wissen, hdufen wir weiterhin mehr akusala an.

Es ist wichtig, dass wir Ursache und Wirkung in unserem Leben richtig ver-
stehen. Wir méchten angenehme Objekte erfahren und denken vielleicht, dass
wir selbst wahlen kénnen, welche Objekte wir erleben mochten. Wir kaufen
schone Dinge, um sie zu betrachten, wir bereiten kostliche Speisen zu, um den
angenehmen Geschmack zu geniel3en. Es kann jedoch etwas passieren, so dass
sich unsere Erwartungen nicht erflllen. Es hangt von kamma ab, ob wir in
einem bestimmten Moment ein angenehmes oder unangenehmes Objekt er-
fahren. Kamma erzeugt sein ihm entsprechendes Resultat und wenn es Zeit fiir
akusala vipdka ist, dann ist dies unvermeidlich. Wir wissen nie, was im nachs-
ten Moment passieren wird, aber wenn wir Ursache und Wirkung in unserem
Leben besser verstehen, kénnen wir auf jede Herausforderung vorbereitet
sein, was auch immer geschehen mag. Wenn rechtes Verstandnis von kamma
und vipaka aufkommt, ist das citta in diesem Moment kusala citta und flr
Abneigung gegeniiber unangenehmen Erfahrungen gibt es keine Gelegenheit.
Durch Achtsamkeit auf die Merkmale des Sehens, Horens, Denkens und der
anderen Wirklichkeiten, die im taglichen Leben auftreten, kann Unwissenheit
allméahlich abnehmen. Wir kdnnen lernen, zwischen den Momenten von vipaka
und den Momenten von kusala und akusala citta zu unterscheiden.

113






13. Nahrungs-Bedingung

Es gibt vier Arten von Nahrung, die Nahrungs-Bedingung, ahdra-paccaya, sind.
Eine Art ist stoffliche Nahrung und drei sind geistige Nahrung. Die vier Arten
von Nahrung sind:

— stoffliche Nahrung

— Kontakt (phassa cetasika)

— Wille (manosaricetana, das cetana cetasika)
— Bewusstsein (vififiana)

Bei der Nahrungs-Bedingung, dahdra-paccaya, erhdlt und unterstitzt ein
bedingender dhamma das Wachstum und die Entwicklung der bedingten
dhammas'*®.

Was die stoffliche Nahrung betrifft, so erhilt diese die riipas des Korpers. Der
Né&hrstoff (oja), der in der aufgenommenen Nahrung enthalten ist, durchdringt
den Korper, und dann kénnen neue ripas erzeugt werden. Wie wir gesehen
haben, ist Nahrung einer der vier Faktoren, die ripas des Korpers hervor-
bringen, die anderen drei sind kamma, citta und Temperatur. Der Nahrstoff ist
in allen Gruppen von ripas vorhanden; er ist einer der acht ,untrennbaren
ripas”, die in allem Materiellen vorhanden sind, ganz gleich, ob es sich um den
Korper oder Materie auRerhalb handelt. Der Ndhrstoff entsteht zusammen mit
den vier GroRRen Elementen der Festigkeit, der Kohasion, der Temperatur und
der Bewegung, sowie mit dem sichtbaren Objekt, dem Geschmack und dem
Geruch. Der Nahrstoff, der in den Gruppen der ridpas des Kérpers vorhanden
ist, kann ohne die Unterstiitzung des dufReren Nahrstoffs in der Nahrung keine
neuen rdpas hervorbringen. Fiir das neue Wesen im Mutterleib ist es not-
wendig, dass die Mutter Nahrung zu sich nimmt, damit der in der Nahrung ent-
haltene Nahrstoff seinen Kérper durchdringen kann. Dann kann der Nahrstoff
neue ripas hervorbringen, und so geht es das ganze Leben lang weiter. Der
Nahrstoff, der durch die Unterstiitzung des duBeren Nahrstoffs neue ripas des
Korpers hervorbringt, unterstiitzt und erhalt auch die Gruppen von ripas, die
durch kamma, citta und Temperatur hervorgebracht werden.

Nach der Nahrungsaufnahme kann der im Kérper vorhandene N&hrstoff neue
Gruppen von ripas erzeugen, die aus den acht untrennbaren ripas bestehen.
Der in einer solchen Achtergruppe vorhandene Nahrstoff kann seinerseits eine

116 Der Kommentar zum ,Sammaditthi-Sutta — Richtige Ansicht” (MN 9), die Papaficastdani, gibt
eine Erklarung des Wortes ahara. Die Bedingung holt (aharati) ihre eigene Frucht, deshalb wird
sie ghdra genannt.

115



weitere Gruppe von acht ,untrennbaren ripas“ (eine Achtergruppe) hervor-
bringen. Auf diese Weise entstehen nacheinander mehrere Nahrungs-gezeugte
Achtergruppen und so kann die aufgenommene Nahrung fir eine Zeit lang
ausreichen (s. Visuddhimagga Kap. XX, 616).

Die Nahrstoffe sind in der Nahrung vorhanden, aber man kann nicht nur die
N&hrstoffe essen. Wir brauchen auch genligend Substanz oder Festigkeit,
damit wir nicht hungern missen. Essbare Nahrung in mundgerechten Stii-
cken'?” kann geschluckt werden; sie hat die Funktion, zu nihren.

Wir kdnnen nicht ohne Nahrung leben, aber es ist gefahrlich, an ihr anzuhaften.
Um sie zu erlangen, kdnnen Menschen akusala kamma begehen, das in der
Lage ist, akusala vipaka zu erzeugen. Jemand, der gierig ist, kann als ein , peta”
(Geist) wiedergeboren werden. Solange wir an Nahrung anhaften, wird es eine
Wiedergeburt geben, und das ist dukkha. Wir kénnen uns an die Nachteile der
Nahrungssuche erinnern, an die Faulnis der Nahrung und ihre Verdauung, mit
dem Ziel, weniger an der Nahrung anzuhaften.

Im Visuddhimagga (Kap. I, 31-32) lesen wir, dass der Ménch sich daran erinnern
sollte, dass Nahrung weder zur Belustigung, noch um sich zu bristen, noch zur
Verschonerung oder zur Zierde dient. Sie sollte nur zur Stutze und Erhaltung
des Korpers eingenommen werden, um Qualen zu vermeiden und zur For-
derung des heiligen Wandels. So wie ein Kranker Medizin nimmt, sollte er
Almosenspeise zu sich nehmen, damit er keinen Hunger mehr leidet, und er
sollte GberméaRiges Essen vermeiden. So wird er gesund und untadelig sein und
in Wohlbefinden leben (Visuddhimagga Kap. I, 33).

Im Visuddhimagga (Kap. XI, 343 ff) lesen wir im Abschnitt tber die , Entfaltung
der Vorstellung von der Widerlichkeit der Nahrung” Uber die Nachteile der
Nahrungssuche. Wahrend er mit seiner Almosenschale unterwegs ist, muss der
Monch an schmutzige Orte gehen. Er erhalt nicht immer Nahrung oder er erhalt
unappetitliche Nahrung. Auch wenn er die Nahrung zu sich nimmt, ist der
Prozess des Kauens, Schluckens und Verdauens ekelhaft, ganz zu schweigen
von den Absonderungen, die bei der Verdauung entstehen und wieder aus-
geschieden werden. Im Kommentar zum Satipatthana Sutta (I. 3., S. 88), der
Papaficasidani'®®, lesen wir im Abschnitt (ber die Kérperbetrachtung,
Wissensklarheit beim Essen, dass beim Vorgang des Essens und Verdauens der

117 Das Pali-Wort kabalinkaro aharo bedeutet ,Brocken Nahrung”, Nahrung, die geschluckt werden
kann.

118 Deutsche Ubersetzung von Nyanaponika in ,Kommentar zur Lehrrede von den Grundlagen der
Achtsamkeit — Satipatthana“, Verlag Beyerlein & Steinschulte.

116



Nahrung nur Elemente ihre Funktionen ausfiihren. Es gibt kein Selbst, keine
Person, die isst.

»Es ist das Wind-Element (vayo-dhatu, Vibration oder Bewegung), wel-
ches das Vorwartsbringen, das Wegbewegen von einer Seite zur ande-
ren bewirkt; und es ist das Wind-Element, das weiterbeférdert, umwen-
det, zerkleinert, austrocknet und ausstoRt. Das Erd-Element (pathavi-
dhatu, Ausdehnung oder Festigkeit) bedeutet auch Behalten, Wenden,
Zerkleinern und Trocknung der Nahrung. Das Wasser-Element (apo-
dhatu, Kohasion) weicht auf und halt feucht. Das Hitze-Element (tejo-
dhatu) reift oder verdaut den nach innen gelangten Bissen. Das Raum-
Element (Gkdsa-dhatu) bietet den Weg fur das Eintreten, Umwenden
und Ausscheiden der Nahrung ...

In der Gruppierten Sammlung (SN 12.63, Fleisch eines Kindes) lesen wir von
Eltern, die mit ihrem Kind in der Wiiste waren. Da es nichts zu essen gab und
sie alle drei verhungern missten, toteten sie ihr Kind und alRen sein Fleisch,
nicht zum Vergniigen, aus Genuss, wegen der korperlichen Schonheit, der
Attraktivitdt. Sie nahmen es zu sich, um nicht zu sterben und um die Wiste
durchqueren zu kénnen. Dann lesen wir, dass der Buddha zu den Mdnchen
sagte:

»lch sage euch, Mdénche, so sollt ihr feste Nahrung betrachten. Wenn
feste Nahrung vollstédndig verstanden ist, ist Begierde nach den fiunf
Arten sinnlicher Erregung vollsténdig verstanden. Wenn Begierde nach
den funf Arten sinnlicher Erregung vollstandig verstanden ist, ist ein
edler Schiiler von keiner Fessel mehr gebunden, die ihn zu dieser Welt
zuriickbringen konnte.”

Der Kommentar zu diesem Sutta besagt, dass der Buddha diese Lehrrede hielt,
weil der Orden reichlich Almosen und Requisiten erhielt, und der Buddha die
Ménche ermahnen wollte, von den Requisiten nur nach weiser Uberlegung
Gebrauch zu machen.

Physische Nahrung bedingt die ripas des Korpers durch ghara-paccaya, die
Nahrungs-Bedingung. Wie wir gesehen haben, gibt es drei Arten von geistiger
Nahrung: Kontakt (phassa), (geistiges) Wollen (manosaficetand) und citta
(viifiana). So wie die physische Nahrung den Kdérper unterstitzt und erhilt, so
unterstlitzt und erhalt auch die geistige Nahrung die begleitenden dhammas.
Bei der geistigen Nahrung ist der bedingende dhamma zusammenentstehend
mit den bedingten dhammas. Die geistigen Nahrungen bedingen die dhammas,
die zusammen mit ihnen entstehen, und die ripas, die von citta und cetasikas
erzeugt werden, durch die Nahrungs-Bedingung. Im Wiedergeburtsmoment

117



unterstiutzen die geistigen Nahrungen die verbundenen dhammas und kamma-
gezeugtes ripa durch die Nahrungs-Bedingung (Patthana, Kusalattika, Kap. 7
Pafihavara, 15, 7.).

Was die geistige Nahrung Kontakt, phassa, betrifft, so ist dies ein cetasika, das
mit dem Objekt in Kontakt tritt, so dass citta und die begleitenden cetasikas es
erfahren kénnen'?®. Ohne Kontakt kénnten citta und cetasikas kein Objekt
erfahren, daher unterstiitzt der Kontakt sie, er ist geistige Nahrung fir sie. Er
begleitet jedes citta und er bedingt citta und die begleitenden cetasikas durch
ahdara-paccaya, die Nahrungs-Bedingung. Er bedingt auch ripa, das von citta
und cetasikas erzeugt wird, durch die Nahrungs-Bedingung. Wenn kérperlich
schmerzhafte Gefiihle auftauchen, wissen wir, dass es einen Kontakt gibt, sonst
konnte es nicht die Erfahrung eines unangenehmen Objekts geben. Diese Er-
fahrung ist nicht von Dauer. Wenn Héren aufkommt, wissen wir, dass es eine
andere Art von Kontakt gibt; er beriihrt den Ton, so dass das Horen ihn erfahren
kann. Durch Achtsamkeit auf die Wirklichkeiten, wie sie nacheinander erschei-
nen, kann man verstehen, dass es stindig verschiedene Kontakte gibt und dass
die Erfahrung der verschiedenen Objekte nicht von Dauer ist.

Die geistige Nahrung Wille, manosaficetana?’, ist das cetasika cetand, das alle
89 Arten von citta begleitet, also kann es von der jati kusala, akusala, vipaka
oder kiriya sein. Cetana koordiniert die Aufgaben des citta und der cetasikas,
die sie begleitet, und sie erhélt und unterstitzt sie; sie bedingt sie auf diese
Weise durch die Nahrungs-Bedingung. Sie bedingt auch das ripa, das durch das
citta erzeugt wird, durch die Nahrungs-Bedingung. Wie wir gesehen haben,
bedingt cetand die verbundenen dhammas auch durch die zusammenent-
stehende Kamma-Bedingung, sahajata kamma-paccaya (siehe Kap. 12).

Die geistige Nahrung, die vififiana oder citta ist, bezieht sich auf jedes citta. Das
citta ist der Chef beim Erkennen eines Objekts, es ist der ,,Anflihrer”. Ohne citta
koénnten die cetasikas nicht entstehen und ein Objekt erfahren. So unterstiitzt
und erhalt das citta die begleitenden cetasikas, es bedingt sie durch eine Nah-
rungs-Bedingung. Wenn das citta ripa erzeugt, bedingt es dieses ripa eben-
falls durch die Nahrungs-Bedingung.

So unterstiitzen und erhalten die drei geistigen Nahrungen Kontakt, Wille und
citta in jedem Augenblick die mit ihnen entstehenden dhammas und das von
ihnen erzeugte rdpa durch die Nahrungs-Bedingung.

119 phassa ist nama, es ist kein physischer Kontakt.
120 Mano ist Geist und cetana ist Wille. Im Kontext des dhdra-paccaya wird das Wort manosafi-
cetand, geistiges Wollen, zur Bezeichnung des cetanad cetasika verwendet.

118



Die geistigen Nahrstoffe konnen nach der Methode des Patthana betrachtet
werden und auch nach der Methode des ,, Abhédngigen Entstehens” (paticca-
samuppada), der Kette von bedingt entstandenen Phanomenen, die die Fort-
setzung des Kreislaufs von Geburt und Tod verursachen?!. Nach der Methode
der Abhangigen Entstehung werden Kontakt, cetand und vififiana als Nahr-
stoffe betrachtet, die das Fortbestehen des Lebens im Kreislauf von Geburt und
Tod bedingen.

Kontakt ist ein Glied in der Abhangigen Entstehung und als solches die Voraus-
setzung fur Gefihl, das folgende Glied. Kontakt beriihrt ein Objekt und das
Gefiihl erfahrt den ,,Geschmack” dieses Objekts. Der Kontakt bedingt das Ge-
fihl, das zusammen mit ihm entsteht. Wegen des Kontakts gibt es Gefiihl,
wegen des Gefiihls gibt es Begehren; wegen des Begehrens gibt es Anhaftung,
und dies fuihrt zum Werden, und so gibt es die Wiedergeburt. Wir wollen leben
und haben Anhaftungen an Sinnesobjekte; wir sind nie zufrieden, und deshalb
gibt es Bedingungen, unter denen das Leben weitergehen kann. Es ist kein Zu-
fall, dass wir Objekte durch die sechs Tore erfahren; alle diese Erfahrungen
kénnen durch das Zusammentreffen geeigneter Bedingungen entstehen.

Wir sollten die Nachteile des Kontakts sehen. In dem oben zitierten Sutta aus
der Gruppierten Sammlung werden nach der Erklarung der Nachteile der mate-
riellen Nahrung durch das Gleichnis vom Kinderfleisch die Nachteile und Gefah-
ren der drei Arten geistiger Nahrung erldutert. Um die Gefahr des Kontakts zu
verdeutlichen, benutzte der Buddha das Gleichnis einer Kuh, die mit wunder
Haut an die Wand gelehnt dasteht. Die Wesen, die dort leben, beil3en sie. Das-
selbe geschieht, wenn sie sich an einen Baum lehnt, und egal, wo sie steht, wird
sie gebissen. Wir lesen:

»lch sage, so sollt ihr die Nahrung Kontakt betrachten. Wenn die Nah-
rung Kontakt vollstindig verstanden ist, sind die drei Gefiihle'?? voll-
standig verstanden. Wenn die drei Geflihle vollstandig verstanden sind,
hat ein edler Schiiler nichts mehr weiter zu tun, sage ich.”

Das Gefiihl ist im Kontakt verwurzelt und mit ihm verbunden. Wir klammern
uns an alle Sinnesobjekte und an das angenehme Gefiihl, das durch sie ent-
steht, aber wir sollten uns an die Gefahr des Kontakts erinnern, der zu dukkha
fuhrt. Der Kommentar erklart, dass der Bhikkhu, der die Gefahr erkennt, von

121 7wolf Faktoren sind Glieder in der Kette des Abhédngigen Entstehens, und jeder bedingt den
folgenden. Sie sind: Unwissenheit, Kamma-Formationen (sankhdra, Wiedergeburt erzeugende
Absichten), Bewusstsein (vififidna), ndma und rapa, die sechs Grundlagen, Kontakt, Gefihl,
Begehren, Anhaften, Werden, Geburt, Alter und Tod. Siehe Visuddhimagga Kap. XVII, 541-586.

122 Angenehmes Gefiihl, unangenehmes Gefihl und indifferentes Gefuhl.

119



den in der Nahrung Kontakt wurzelnden Wesen der Geistesbefleckungen ge-
fressen zu werden, sich vom Kontakt 16st*23,

Die geistige Nahrung Wille, cetand, ist auch ein Glied in der Abhdngigen Ent-
stehung. Unter diesem Aspekt ist es cetand (sankhara oder Kamma-Formatio-
nen), die kusala kamma, akusala kamma oder ,unerschitterliches” kamma
(@nefija, ardipavacara kusala kammay) ist, und diese kammas erzeugen Wieder-
geburt. In dem oben zitierten Sutta lesen wir Gber das Gleichnis einer gliihen-
den Kohlengrube, zu der jemand von zwei starken Mannern geschleppt wird.
Er wiinscht sich, weit davon entfernt zu sein, denn wenn er auf diesen Kohlen-
haufen fallt, wird er tédliche Schmerzen haben und sterben. Der Kommentar
erklart, dass die Anhaufung von kusala kamma und akusala kamma wie diese
zwei starken Manner sind und dass sein angesammeltes kamma ihn zur Wie-
dergeburt mitzieht. Der Kreislauf von Geburt und Tod ist dem Kommentar zu-
folge wie eine gliihende Kohlengrube. Wir sollten die Gefahr von cetana erken-
nen, die Wiedergeburt erzeugt. Wir lesen:

»lch sage, so sollt ihr die Nahrung ,Absicht im Geist’ (manosaficetana)
betrachten. Wenn die Nahrung ,Absicht im Geist’ vollstandig verstanden
ist, sind die drei Arten des Verlangens'?* vollstindig verstanden. Wenn
die drei Arten des Verlangens vollstandig verstanden sind, hat ein edler
Schiiler nichts mehr weiter zu tun, sage ich.”

Wenn vififiana (Bewusstsein), die dritte geistige Nahrung, unter dem Aspekt
der Abhdngigen Entstehung betrachtet wird, ist es vipdka citta, das bei der
Wiedergeburt und auch im Laufe des Lebens entsteht. Als ein Glied der Abhan-
gigen Entstehung ist es durch sarikhara, Kamma-Formationen, bedingt. Kamma
erzeugt das vipdka citta, welches das patisandhi citta ist, sowie die vipaka
cittas, die im Laufe unseres Lebens entstehen. Wir lesen in dem oben zitierten
Sutta Uber das Gleichnis eines Rdubers, der vom Konig bestraft wird. Der Koénig
lasst ihn mit hundert Speeren am Morgen, hundert am Mittag und hundert am
Abend bewerfen. Nach dem Kommentar steht der Konig fir kamma, der Rau-
ber fiir den Weltling, die dreihundert Speere fiir das Wiedergeburtsbewusst-
sein. Der Schmerz, von den Speeren getroffen zu werden, ist wie das daraus
resultierende Leiden im Laufe des Lebens, wenn die Wiedergeburt stattgefun-
den hat. Die Nahrung Bewusstsein sollte als ebenso leidvoll angesehen werden
wie der Schmerz, den der Rauber erlitt. Wir lesen:

123 Fir die Erklarungen der drei geistigen Nahrstoffe durch den Kommentar habe ich die Anmer-
kungen des Ehrwiirdigen Bodhi in seiner Ubersetzung des Samyutta-Nikaya verwendet.

124 Verlangen nach Sinnesfreuden, Verlangen nach Werden und Verlangen nach Nicht-Werden.
Begehren ist die Wurzel von manosaficetand, so der Kommentar.

120



»lch sage, so sollt ihr die Nahrung Bewusstsein betrachten. Wenn die
Nahrung Bewusstsein vollstidndig verstanden ist, sind nama und rapa*®
vollstandig verstanden. Wenn nadma und rdpa vollstéandig verstanden
sind, hat ein edler Schiiler nichts mehr weiter zu tun, sage ich.”

Wenn wir die drei Arten der geistigen Nahrung unter dem Aspekt des Abhan-
gigen Entstehens betrachten, erinnern sie uns an die Gefahr, im Kreislauf von
Geburt und Tod zu sein. In jedem Moment erfdhrt das citta ein Objekt, aber
solange wir am Erleben von Objekten anhaften, kdnnen wir die Nachteile der
Nahrung nicht erkennen. Wir kénnen zum Beispiel die Gefahr des Sehens nicht
verstehen. Das Sehen erfahrt lediglich das sichtbare Objekt, und es weiR nicht,
ob das Objekt angenehm oder unangenehm ist; in diesem Moment gibt es kein
Mogen oder Nichtmdégen. Nach dem Sehen gibt es jedoch javana cittas, und
wenn wir nicht darauf bedacht sind, was heilsam ist, sind die javana cittas
akusala cittas. Die meiste Zeit Gber sind sie akusala cittas. Sobald wir Nahrung
gesehen haben, besteht die Tendenz, dass lobhamadla cittas entstehen. Mog-
licherweise wird die Anhaftung nicht von angenehmen, sondern von indiffe-
renten Geflihlen begleitet, und dann wissen wir vielleicht nicht, dass es Anhaf-
tung gibt. Akusala cittas entstehen, wenn wir unheilsame Handlungen durch
den Korper oder durch Sprache ausfiihren, aber sie konnen auch entstehen,
wenn wir keine solchen Handlungen ausfiihren. Unzédhlige Momente des Den-
kens, die akusala sind, entstehen an einem Tag, aber wir sind uns dessen
normalerweise nicht bewusst. Infolge der Objekte, die wir durch die Sinne
erfahren, entstehen Geistesbefleckungen, und sie sammeln sich von Leben zu
Leben an. Wenn wir die Gefahr der Geistesbefleckungen verstehen, kdnnen wir
daran erinnert werden, uns der Wirklichkeiten bewusst zu sein, die erscheinen.
Wenn es keine Bewusstheit von akusala gibt, kann es niemals ausgeldscht
werden.

125 In der abhangigen Entstehung ist das Bewusstsein ein Faktor, die ndma und ripa bedingt.

121






14. Fahigkeits-Bedingung

Der Pali-Begriff fur Fahigkeit ist indriya, was so viel wie Kraft, beherrschendes
oder kontrollierendes Prinzip bedeutet. Indriyas sind , Fiihrer” fiir die verbun-
denen dhammas; sie sind Flhrer, jeder in seinem eigenen Bereich. Bei indriya-
paccaya, der Fahigkeits-Bedingung, hat der bedingende dhamma (paccaya
dhamma) die Fuhrung, die grofRe Kontrolle, iber die bedingten dhammas
(paccayupanna dhammas). Einige indriyas sind ripa und einige sind nama. Wir
lesen im Visuddhimagga (Kap. XVI, 491), dass es 22 indriyas gibt. Sie sind:

— Die funf Sinnenorgane: die Fahigkeiten von Auge, Ohr, Nase, Zunge
und Korpersinn

— Geist-Fahigkeit (Bewusstsein)

—  Weiblichkeit

— Mannlichkeit

— Lebensfahigkeit (eine ist rdpa und eine ist nama)

— korperliches Wohlgefiihl

— Schmerz

— Frohsinn (angenehmes Gefiihl)

— Tribsinn (unangenehmes Gefiihl)

— Indifferenz (gleichgtiltiges Gefihl)

— Vertrauen

— Willenskraft (Energie)

— Achtsamkeit

— Sammlung (Konzentration)

— Wissen (Verstehen)

— Der Gedanke ,,Das noch Unerkannte werde ich erkennen”
(anaffatafi-Aassamit'indriya)

— Hochstes Wissen (afifi‘indriya)

— Fahigkeit des das Hochste Wissen Besitzenden (affatav indriya)

Von diesen 22 Fahigkeiten sind 20 Fahigkeits-Bedingungen und zwei, namlich
die Weiblichkeits- und Mannlichkeits-Fahigkeit, sind keine Fahigkeits-Bedin-
gungen, wie wir sehen werden.

Die riipas, die die fiinf Sinnesgrundlagen sind, kontrollieren die Funktionen der
Sinneswahrnehmungen (Sehen, Horen usw.), sie bedingen diese vipdka cittas
mittels der Fahigkeits-Bedingung. Sie entstehen vor den Sinneswahrnehmun-
gen, weil rdpa in seinem Entstehungsmoment zu schwach ist, um eine Grund-
lage fir citta zu sein. Da rdpa langer anhilt als citta, sind die Sinnesgrundlagen
noch vorhanden, wenn die Sinneswahrnehmungen entstehen, und sie bedin-

123



gen sie durch die Fahigkeits-Bedingung. Sie sind Grundlagen-vorherentstan-
dene Fahigkeiten. Ohne die Augen-Fahigkeit kann es kein Sehen geben, sie be-
dingt das Sehbewusstsein und seine begleitenden cetasikas durch die Fahig-
keits-Bedingung. Das ripa (pasada-riipa), das der Augensinn ist, ist die Augen-
Fahigkeit; und diese ist FUhrer in ihrem eigenen Bereich, im Sehen. Auf dem
Gebiet des Horens kann sie nicht Fihrer sein.

Wir lesen im Patthana (Kusalattika, Kap. 7 Pafihavara, 16, 7.), dass die Fahig-
keiten, die die finf Sinne sind, mit den Sinneswahrnehmungen durch Fahig-
keits-Bedingungen verbunden sind:

»,Die Augen-Fahigkeit steht mit Seh-Bewusstsein durch die Fahigkeits-
Bedingung in Beziehung. Die Ohren-Fahigkeit steht mit Hé6r-Bewusstsein
durch die Fahigkeits-Bedingung in Beziehung. Die Nasen-Fahigkeit steht
mit Riech-Bewusstsein durch die Fahigkeits-Bedingung in Beziehung.
Die Zungen-Fahigkeit steht mit dem Schmeck-Bewusstsein durch die
Fahigkeits-Bedingung in Beziehung. Die Kérper-Fahigkeit steht mit dem
Korper-Bewusstsein durch die Fahigkeits-Bedingung in Beziehung.”

Die rapas der finf Sinnesgrundlagen bedingen die flinf Paare von Sinneswahr-
nehmungen, die dvi-pafica vififidnas, auch durch die Abhangigkeits-Bedingung,
nissaya-paccaya (siehe Kap. 7), und durch die Vorherentstehungs-Bedingung,
purejata-paccaya (siehe Kap. 10), da sie vor dem citta entstehen mussen, fur
das sie die Grundlage sind. Die Fahigkeiten, die die Sinne sind, sind kamma-
gezeugte rdpas. Die Qualitat dieser Fahigkeiten ist von Mensch zu Mensch un-
terschiedlich: manche haben einen scharfen Augensinn, andere einen schwa-
chen, und dasselbe gilt fiir die anderen Sinne.

Man mag sich fragen, warum die ripas, die die finf Sinne darstellen, Fahig-
keiten sind und warum zum Beispiel die vier GroRen Elemente, von denen die
anderen ripas abhdngen, keine Fahigkeiten sind. Wenn es keine Sinne gabe,
kénnten die vier Groflen Elemente nicht einmal erscheinen. Objekte kbnnen
nur erfahren werden, weil es Fahigkeiten gibt, die die Erfahrung von Objekten
mittels der Fahigkeits-Bedingung ermoglichen. Wenn satipatthana nicht ent-
wickelt ist, kdnnen wir die Funktionen der fiinf Sinnes-Fahigkeiten nicht wirk-
lich verstehen, wir werden nur ein theoretisches Verstandnis von ihnen haben.
Ohne Gewahrsein der Wirklichkeiten, wie sie nacheinander auftreten, wissen
wir nicht, wann wir sehen und wann wir horen. Verschiedene Erfahrungen
scheinen zur gleichen Zeit zu geschehen. Indem wir uns eines sichtbaren
Objekts bewusst werden, also der Wirklichkeit, die durch den Augensinn er-
scheint, kdnnen wir beginnen zu verstehen, dass sichtbare Objekte ohne den

124



Augensinn nicht wahrnehmbar waren. Und so wird die Funktion der Augen-
Fahigkeit, des ,Fihrers” im Bereich des Sehens, klarer werden.

Der Augensinn unterscheidet sich vom Ohrensinn oder dem Koérpersinn. Die
Sinne gehoéren nicht zu einem Selbst, das die verschiedenen Funktionen des
Sehens, Horens und der anderen Erfahrungen koordinieren kann. Wir verwech-
seln die verschiedenen Wirklichkeiten leicht, die in verschiedenen Momenten
erscheinen, und wir klammern uns an ein ,,Ganzes” von Eindricken.

Das Buch der Analyse (Vibhanga, Kap. 5, Analyse der kontrollierenden Fahig-
keiten, Absatz 220) erinnert uns daran, dass die Fahigkeiten nicht das Selbst
sind. Wir lesen:

»,Was ist dabei die kontrollierende Fahigkeit des Auges? Das Auge, das,
abgeleitet von den vier grofRen Erscheinungen (den vier GroRen Elemen-
ten??®), eine empfindsame Oberfliche ist ... dies ist ein leeres Dorf. Dies
wird die kontrollierende Fahigkeit des Auges genannt.”

Das Gleiche gilt fiir die anderen Sinne, sie alle sind leere Dorfer. Die Atthasalint
(1, 1., 309) erklart ,leeres Dorf”:

»,Das Auge ist ... ein leeres Dorf (sufifiagdmo): weil es vielen gemeinsam
ist und keine Eigentiimer hat.”

So wie ein leeres Dorf unbewohnt ist, so haben das Auge und die anderen Sinne
keinen Besitzer, sie sind anatta, Nicht-Selbst.

Die funf Fahigkeiten, die die fiinf Sinne (pasada ripas) sind, sind sowohl Tore
fur die Sinne als auch physische Grundlagen (vatthus). Die Herz-Grundlage
(hadaya-vatthu) ist das rapa, das die physische Grundlage fir die cittas auRer
den Sinneswahrnehmungen ist. Man mag sich fragen, warum die Herz-Grund-
lage keine Fahigkeit, indriya, ist. Objekte wirken nicht auf die Grundlage des
Herzens ein, die Grundlage des Herzens ist kein Tor, durch das Objekte erfahren
werden; sie ist kein ,,Fihrer”, kein kontrollierendes Prinzip beim Erleben von
Objekten. Die Grundlage des Herzens ist etwas anderes als das Tor des Geistes.
Das Geisttor, durch das Objekte erfahren werden, ist ein citta, und zwar das

126 Der Augensinn entsteht in einer Gruppe von riipas, die die vier GroRen Elemente von Festigkeit,
Kohdsion, Temperatur und Bewegung enthélt. Diese sind in jeder Gruppe von ripas vorhanden.
Alle rdpas aulRer den vier GroRen Elementen sind , abgeleitete ripas”, upada-ripas, und diese
sind von den vier GroRen Elementen abhangig, denn ohne Festigkeit, Kohasion, Temperatur und
Bewegung kann es keinen Augensinn geben.

125



letzte bhavanga citta, das vor dem am Geisttor aufmerkenden Bewusstsein
entsteht, welches das erste citta des Geisttor-Prozesses ist'?’.

Was die Geist-Fahigkeit, manindriya, betrifft, so sind alle 89 Arten von citta
Geist-Fahigkeiten. Im Gegensatz zu den flinf Sinnesfahigkeiten entsteht diese
Fahigkeit zusammen mit den Wirklichkeiten, die sie bedingt, durch die Fahig-
keits-Bedingung, indriya-paccaya. Das citta ist der ,Anflihrer” beim Erkennen
eines Objekts, in diesem Bereich herrscht es tGber die verbundenen dhammas.
Die begleitenden cetasikas teilen dasselbe Objekt, aber sie erkennen es nicht
auf die gleiche Weise wie das anfiihrende citta. Gabe es kein citta, kénnten die
cetasikas nicht entstehen; citta ist die Basis und Grundlage fiir die cetasikas.
Das citta bedingt die begleitenden cetasikas und auch das riipa, das es durch
die Zusammenentstehungs-Bedingung erzeugt. Wenn wir gestikulieren oder
sprechen, sind ripas da, die mittels der Fahigkeits-Bedingung durch das citta
bedingt sind; das citta hat Kontrollmacht (iber diese ripas. Die Geist-Fahigkeit
ist jedoch nicht von Dauer, sie vergeht sofort wieder. Wahrend wir sprechen
oder gestikulieren sollten wir das citta, das riipas erzeugt, nicht fir unser Selbst
halten. Auch sollten wir diese ripas nicht fir unser Selbst halten; sie entstehen
aufgrund von Bedingungen und vergehen wieder. Sie gehdren niemandem.

Das Wiedergeburtsbewusstsein, patisandhi citta, bedingt die begleitenden ce-
tasikas und das kamma-gezeugte ripa durch die zusammenentstehende Fahig-
keits-Bedingung. Da es das erste citta im Leben ist, ist es zu schwach, um ripa
zu erzeugen, aber das kamma, das dieses citta erzeugt, erzeugt gleichzeitig
auch ripas.

Die rdpas Weiblichkeits-Fahigkeit und Mannlichkeits-Fahigkeit (itthindriya und
purisindriya) sind als Fahigkeiten klassifiziert worden, da sie die charakteristi-
schen Merkmale, das Aussehen und die Veranlagung der Geschlechter bedin-
gen. Sie sind jedoch keine Fahigkeits-Bedingung; sie bedingen keine anderen
Phianomene mittels der Fahigkeits-Bedingung.

Was die Lebensfahigkeit, jivitindriya, betrifft, so gibt es zwei Arten: nama-
jivitindriya und ripa-jivitindriya. Nama-jivitindriya ist ein cetasika, eines der
sieben ,,Universellen“'?8, die mit jedem citta entstehen, und es kontrolliert und

127 Siehe Anhang 1.

128 Die sieben Universellen sind die folgenden cetasikas: Kontakt (phassa), Gefihl
(vedana), Erinnerung oder Wahrnehmung (safifia), Wille (cetana), Konzentration
(ekaggata cetasika), Vitalitat (jivita oder jivitindriya) und Aufmerksamkeit
(manasikara).

126



erhdlt das Leben der verbundenen dhammas. Es bedingt die verbundenen
dhammas und das von ihnen erzeugte ripa durch die Fahigkeits-Bedingung.

Rupa-jivitindriya ist separat im Patthana enthalten. Dieses rdpa ist immer in
den kamma-gezeugten Gruppen von ripa vorhanden wie z.B. die Gruppen, die
die Sinne enthalten. In den Gruppen von ripa, die durch citta, Temperatur oder
Nahrung erzeugt werden, gibt es kein jivitindriya. Vergangenes kamma, das
ripas hervorbringt, ist weggefallen, es ist nicht mehr vorhanden, und deshalb
hat rapa-jivitindriya, die Lebensfdhigkeit, eine besondere Aufgabe: Es erhalt
das Leben der durch kamma hervorgebrachten ripas, mit denen es zusammen
in einer Gruppe entstanden ist. Es unterstitzt und erhdlt ihr Leben, es erzeugt
sie nicht. Es erhalt die anderen ripas nicht im Moment ihres Entstehens,
sondern wihrend der Momente ihrer Gegenwart, bevor sie alle vergehen??,
Die Lebens-Fahigkeit ist mit den zusammenentstehenden ripas mittels der
Fahigkeits-Bedingung verbunden.

Die funf Arten von Geflihlen, ndmlich das angenehme korperliche Gefthl (su-
kha), das schmerzhafte korperliche Gefiihl (dukkha), das angenehme geistige
Geflihl (somanassa), das unangenehme geistige Geflihl (domanassa) und das
indifferente Geflihl (upekkha) sind Fahigkeiten. Im Laufe unseres Lebens ent-
stehen Gefiihle, jedes citta wird von Gefiihl begleitet. Wir kdnnen erfahren,
dass der korperliche Schmerz eine Fahigkeit ist, ein ,Flihrer” oder kontrollie-
rendes Prinzip in seinem eigenen Bereich. Er steuert das Erleben des ,Ge-
schmacks” eines unangenehmen Objekts und kann uns intensiv leiden lassen.
Auch wenn wir uns in einer angenehmen Umgebung befinden, kdnnen wir uns
nicht freuen, wenn wir Schmerzen haben. In einem solchen Moment kénnen
wir nichts anderes als Schmerz empfinden. Schmerzhaftes kérperliches Gefiihl,
angenehmes korperliches Gefiihl, angenehmes geistiges Gefiihl, unangeneh-
mes geistiges Geflihl oder indifferentes Gefiihl ,,regieren” oder herrschen tber
das citta und die anderen cetasikas, die sie begleiten; sie bedingen sie durch
die zusammenentstehende Fahigkeits-Bedingung.

Nach dem Visuddhimagga (Kap. XIV, 461) ldasst Schmerz die verbundenen
dhammas erschlaffen und angenehmes Korpergefihl lasst sie anwachsen oder
intensiviert sie. Intensivieren bedeutet dem Kommentar zufolge Starkung. Das
indifferente Gefiihl lasst die begleitenden dhammas weder erschlaffen noch
anwachsen. Es ist unparteiisch in der Erfahrung des Objekts, so der Kommen-
tar. Daher ist es im Vergleich zu den anderen Gefiihlen subtiler.

129 Wie wir gesehen haben, dauert ripa so lange an wie siebzehn Momente von citta: Es hat einen
Moment des Entstehens, Momente der Prasenz und einen Moment des Vergehens.

127



Wir lesen im Visuddhimagga (Kap. XVI, 493) uber die Funktionen der fiinf
Geflhls-Fahigkeiten:

»-.. Die Fahigkeiten wie Wohlgefiihl, Schmerz, Frohsinn und Tribsinn
haben als Funktion, dass sie die gleichzeitig damit entstehenden Er-
scheinungen (Wahrnehmung, Geistesformationen, Bewusstsein) be-
herrschen und sie zu dem entsprechenden grobgearteten Zustande
flihren, wahrend die Fahigkeit der Indifferenz diese Erscheinungen zum
Zustande der Ruhe, Erhabenheit und Ausgeglichenheit (majjhatta)
fahrt.”

Die beiden Korpergefiihle, angenehmes und schmerzhaftes Korpergefiihl,
begleiten das Kérperbewusstsein, das ein vipdka citta ist. Wie wir gesehen
haben, erzeugen die vipdka cittas, die die finf Paare von Sinneswahrneh-
mungen (Sehen, Hoéren usw.) sind, kein ridpa. Die drei geistigen Gefihle,
gliickliches Gefiihl, ungliickliches Geflihl und gleichgiiltiges Gefiihl, begleiten
cittas, die korperliche ripas erzeugen. Sie bedingen das citta und andere ceta-
sikas, die zusammen mit ihnen entstehen, und auch Geist-gezeugtes ripa
durch die Fahigkeits-Bedingung. Bei der Wiedergeburt bedingt das Gefiihl, das
das vipdka citta Wiedergeburtsbewusstsein begleitet, dieses citta, die beglei-
tenden cetasikas und das kamma-gezeugte ripa durch die Fahigkeits-Bedin-
gung. Wie wir gesehen haben, erzeugt kamma in diesem Moment ripa.

Wir messen den Gefiihlen groRe Bedeutung bei, wir lassen uns von den Ge-
fahlen mitreifen, die aufgrund von angenehmen oder unangenehmen Objek-
ten entstehen, die wir mit den Sinnen erfahren. Giabe es keine Geflihle auf-
grund dessen, was wir sehen, horen oder durch die anderen Sinne erfahren,
gdbe es nicht so viel Kummer im Leben. Wir sind von unseren Gefiihlen ver-
sklavt, aber sie sind nur Wirklichkeiten, die aufgrund passender Bedingungen
entstehen und nicht von Dauer sind.

Wie wir gesehen haben, sind einige der Fahigkeiten ripa und einige nadma. Die
Fahigkeiten, die ndma sind, bedingen andere Phanomene wahrend sie mit
ihnen zusammenentstehen. Die Fahigkeiten, die die fiinf Sinne sind, missen
vor den ndmas entstehen, die sie durch die Fahigkeits-Bedingung bedingen.
Ohne die Sinnesfahigkeiten kdnnen die verschiedenen Objekte, die auf die
Sinne treffen, nicht erfahren werden. Ohne die Fahigkeit des Auges kdnnte das
sichtbare Objekt nicht erscheinen und ohne die Fahigkeit des Ohres kbnnte der
Ton nicht erscheinen. Die ,Welt“ erscheint durch die sechs Tore, weil die
Fahigkeiten ihre Funktionen erfiillen. Solange wir die Sinnesfahigkeiten nicht
voneinander unterscheiden, haften wir an einem Konzept des Selbst an, das
gleichzeitig sehen und horen kann. In Wirklichkeit gibt es immer nur ein citta,

128



das jeweils ein Objekt erlebt. Jede Erfahrung entsteht aufgrund ihrer passen-
den Bedingungen und fallt sofort wieder weg, sie ist Nicht-Selbst. Das folgende
Sutta betont die Wichtigkeit des Verstandnisses der Fahigkeiten, die die Sinne
und der Geist sind. Sie mlssen als unbestandig, dukkha und anattéa verstanden
werden. Wenn sie nicht so verstanden werden, wie sie sind, kann man keine
Erleuchtung erlangen. Wir lesen in der Gruppierten Sammlung (SN 48.26, In
den Strom eingetreten):

»Monche, es gibt sechs Fahigkeiten. Welche sechs? Die Fahigkeit des
Auges, des Ohrs, der Nase, der Zunge, des Koérpers und des Geistes. Ein
edler Schiiler versteht bei diesen sechs Fahigkeiten wahrhaftig den
Ursprung, das Enden, die Befriedigung, den Nachteil und das Entrinnen.
Einen solchen edlen Schiiler nennt man einen, der in den Strom einge-
treten ist (sotdpanna), der nicht mehr in der Unterwelt3° wiederge-
boren werden muss und der fiir das Erwachen bestimmt ist.”

Aulerdem gibt es flinf Fahigkeiten, die manchmal als ,spirituelle Fahigkeiten”
bezeichnet werden. Es handelt sich dabei um sobhana cetasikas (schone Geis-
tesfaktoren), die in den ,zur Erleuchtung gehoérenden Dingen” (bodhipakkiya
dhammas) enthalten sind und die zur Erlangung der Erleuchtung entwickelt
werden sollten. Sie sind: Glaube oder Vertrauen (saddha), Energie (viriya),
Achtsamkeit (sati), Konzentration (samadhi) und Verstandnis (paiifia). Sie kon-
trollieren die begleitenden dhammas und das Geist-gezeugte ripa, sie bedin-
gen sie mittels der Fahigkeits-Bedingung. Unter diesen fiinf cetasikas konnen
Energie und Konzentration akusala oder sobhana sein, die anderen drei sind
immer sobhana, aber als Faktoren der Erleuchtung sind sie alle sobhana. Die
finf spirituellen Fahigkeiten bedingen die mahadkusala cittas, mahavipaka
cittas und mahakiriya cittas, die sie begleiten, und auch Geist-gezeugtes ripa
durch die Fahigkeits-Bedingung.

Wenn die flinf spirituellen Fahigkeiten in Samatha entwickelt werden, fiihren
sie zur Erlangung von jhana. Wenn jemand Geschick in jhana angesammelt hat,
kénnen verschiedene Stufen von ripa-jhdana und ardpa-jhana erlangt werden.
Die funf spirituellen Fahigkeiten bedingen die rdpdvacara cittas und ardpa-
vacara cittas durch die Fahigkeits-Bedingung. Sie bedingen auch ripa, das von
diesen cittas erzeugt wird, auRer im Fall von aripdvacara vipdka citta. Ariipa-
vacara vipaka citta erzeugt kein ripa, da es in den ardpa-brahma-Ebenen
entsteht, wo es kein ripa gibt.

130 Holle, oder Hollenebenen. Die Existenz in einer Héllenebene ist nicht ewig, daher verwendet
der Ubersetzer ,purgatory”. [Deutsch ,Fegefeuer”; hier mit ,Unterwelt” iibersetzt.]

129



Die funf spirituellen Fahigkeiten werden auch in Vipassana entwickelt. Sie Giber-
winden ihre Gegensdtze. Der Glaube oder das Vertrauen in die Heilsamkeit
Uberwindet den Mangel an Vertrauen. Heilsamkeit kann nicht entwickelt wer-
den, wenn wir ihren Nutzen nicht sehen. Wir moégen glauben, dass wir den
Nachteil des Argers sehen, aber in den verschiedenen Situationen des tiglichen
Lebens sind wir nachlassig. Bevor wir es merken, haben wir wiitende Worte
gesprochen, und in solchen Momenten sehen wir den Nachteil von akusala
nicht, wir haben kein Vertrauen in kusala. Kusala kann allméahlich entwickelt
werden; es kann angesammelt werden, so dass es mehr Bedingungen fir sein
Entstehen gibt. Energie, die heilsam ist, iberwindet Tragheit. Das Buch der
Analyse (Vibhanga; Kap. 5, 123, 124) erklart zur Fahigkeit der Energie:

»,Was ist dabei die kontrollierende Fahigkeit der Energie? Das, was die
Erweckung der geistigen Energie ist, das Miihen, die Anstrengung, das
Streben, die Bemiihung, der Eifer, die Ausdauer, die Kraft, die Stabilitat,
das unbeugsame Streben, der nicht nachlassende Wunsch, die nicht
nachlassende Aufgabe, der feste Griff nach der Aufgabe, die Energie, die
kontrollierende Fahigkeit der Energie, die Kraft der Energie. Dies wird
die kontrollierende Fahigkeit der Energie genannt.”

Es gibt kein Selbst, das Energie einsetzt, Energie ist ein cetasika, eine Fahigkeit,
die aufgrund ihrer geeigneten Bedingungen entsteht. Energie ist ,, das Nicht-
Aufgeben der Aufgabe”. Wenn man Einsicht entwickelt, bedeutet Energie, die
Aufgabe nicht aufzugeben, achtsam auf nama und ripa zu sein, nicht davor
zuriickzuschrecken ihre Eigenschaften immer und immer wieder zu betrachten.
Die Fahigkeit der Energie bewahrt einen davor, den Mut zu verlieren, auch
wenn man nicht viel Ergebnis sieht. Wir kdnnen nicht sofort spektakuldre
Ergebnisse erwarten. Die Fahigkeit von sati Gberwindet die Nachldssigkeit von
kusala, einschlielllich der Nachlassigkeit, das richtige Verstandnis von nama
und ripa zu entwickeln. Konzentration Uberwindet die Ablenkung. Bei der
Entwicklung von Einsicht bringt sie das citta dazu, sich auf die Wirklichkeit zu
konzentrieren, die im gegenwartigen Moment erscheint. Man sollte sich nicht
dazu zwingen, sich auf irgendeine Wirklichkeit zu konzentrieren, denn dann
klammert man sich zwangsldufig an ein Konzept des Selbst, das sich kon-
zentriert. Die Konzentration erfillt ihre Funktion bereits, wenn sie zusammen
mit rechtem Verstdandnis auftritt. Die Fahigkeit von padfia Gberwindet die Un-
wissenheit Uber die vier edlen Wahrheiten. Die funf spirituellen Fahigkeiten
miissen gemeinsam entwickelt werden, damit die vier edlen Wahrheiten ver-
wirklicht werden kénnen.

Diese Fahigkeiten werden sich nicht allein durch das Vertrauen in den Lehrer
entwickeln, sondern man muss sie selbst entwickeln. Wir lesen in der Grup-

130



pierten Sammlung (SN 48.44, Am Osttor), dass der Buddha, wahrend er in
Savattht am Osttor weilte, Sariputta fragte:

»Sariputta, glaubst du daran, dass die Fahigkeit des Vertrauens, die
Fahigkeit der Energie, die Fahigkeit der Achtsamkeit, die Fahigkeit der
Versenkung und die Fahigkeit der Weisheit, wenn sie entwickelt und
gemehrt werden, in der Unsterblichkeit gipfeln, zur Unsterblichkeit fiih-
ren und in der Unsterblichkeit enden?”

Die ,,Unsterblichkeit” ist nibbana. Wir lesen, dass Sariputta antwortete:

,Herr, in diesem Fall stiitze ich mich nicht auf Glauben an die Be-
hauptung des Buddha, dass die Fahigkeit des Vertrauens, die Fahigkeit
der Energie, die Fahigkeit der Achtsamkeit, die Fahigkeit der Versen-
kung und die Fahigkeit der Weisheit, wenn sie entwickelt und gemehrt
werden, in der Unsterblichkeit gipfeln, zur Unsterblichkeit fiihren und in
der Unsterblichkeit enden.

Da sind die, die das nicht mit Weisheit erkannt oder gesehen oder
verstanden oder verwirklicht oder erfahren haben. Diese kénnen sich
bei dieser Sache auf Glauben stiitzen.

Aber da sind die, die das mit Weisheit erkannt, gesehen, verstanden,
verwirklicht und erfahren haben. Diese haben bei dieser Sache keinen
Zweifel und keine Unsicherheit.

Ich habe das mit Weisheit erkannt, gesehen, verstanden, verwirklicht
und erfahren. Ich habe keinen Zweifel und keine Unsicherheit, dass die
Fahigkeit des Vertrauens, die Fahigkeit der Energie, die Fahigkeit der
Achtsamkeit, die Fahigkeit der Versenkung und die Fahigkeit der Weis-
heit, wenn sie entwickelt und gemehrt werden, in der Unsterblichkeit
gipfeln, zur Unsterblichkeit fihren und in der Unsterblichkeit enden.”

Dann lesen wir, dass der Buddha den Worten Sariputtas zustimmte.

Im gleichen Abschnitt der Gruppierten Sammlung (SN 48.50, In Apana) lesen
wir, dass der Buddha, wahrend er bei den Angas weilte, Sariputta fragte:

»Sariputta, wiirde ein edler Schiiler, der hinsichtlich des Klargewor-
denen (Tathagata) sicher und zuversichtlich ist, irgendeinen Zweifel
oder eine Unsicherheit Gber den Klargewordenen oder seine Anleitung
haben?”

Sariputta sagte, dass der edle Schiler, der vollkommenen Glauben an den
Tathagata hat, keinen Zweifel an dem Tathagata oder seiner Lehre haben kann

131



und dass er die kontrollierenden Fahigkeiten des Glaubens, der Energie, der
Achtsamkeit, der Konzentration und der Einsicht entwickelt. Wir lesen, dass er
Uber die kontrollierende Fahigkeit der Einsicht sagte:

,Von einem vertrauensvollen, energischen und achtsamen edlen Schi-
ler, dessen Geist im Samadhi versunken ist, kann man erwarten, dass er
verstehen wird: ,Das Umherwandern hat keinen bekannten Anfang. Ein
Anfangspunkt fiir das Umherstreifen und Umherwandern der Lebe-
wesen, die von Unwissenheit eingehiillt und von Verlangen gefesselt
sind, ist nicht gefunden. Doch wenn diese dunkle Masse der Unwissen-
heit schwindet und restlos aufhort — dieser Zustand ist friedvoll und
erlesen: namlich das Beruhigen aller Vorgidnge, das Loslassen aller
Bindungen, das Auflésen des Verlangens, das Schwinden, Aufhéren,
Erléschen.’ Denn seine edle Weisheit ist seine Fahigkeit der Weisheit.

Wenn ein edler Schiiler wieder und wieder probiert hat, wenn er sich
wieder und wieder erinnert hat, wenn er wieder und wieder Versen-
kung erlangt hat und wieder und wieder mit Weisheit verstanden hat,
wird er zuversichtlich sein: ,Friiher habe ich von diesen Dingen gehort.
Aber jetzt habe ich sie unmittelbar in der Meditation erfahren und sehe
sie mit durchdringender Weisheit.’ Denn sein Vertrauen ist seine Fahig-
keit des Vertrauens.”

Dann lesen wir, dass der Buddha den Worten Sariputtas zustimmte.

Es kann sein, dass wir feststellen, dass die flinf spirituellen Fahigkeiten noch
schwach sind, und der Grund dafir ist, dass sie auch in der Vergangenheit
schwach waren, sie wurden nicht ausreichend angesammelt. Wenn wir dem
Dhamma weiter zuhoren und Uber das Gehorte nachdenken, kdnnen sich die
flnf spirituellen Fahigkeiten entwickeln. Sie fiihren zum Erleben des , Tod-
losen”, des nibbdna, aber wir wissen nicht, in welchem Leben das geschehen
wird. Es ist sinnlos, Verlangen nach Erleuchtung zu haben, denn Verlangen
wirkt der Entwicklung von Verstandnis entgegen. Wir sollten uns nur auf un-
sere Aufgabe im gegenwartigen Moment beschranken: mehr Verstandnis fir
die Wirklichkeit zu entwickeln, die sich uns gerade zeigt.

Es gibt drei Fahigkeiten, die lokuttara pafifia sind. Sie kontrollieren die Reinheit
des Verstehens im Moment der Erleuchtung und sie bedingen die begleitenden
dhammas durch die zusammenentstehende Fahigkeits-Bedingung. Die erste ist
die Fahigkeit des Gedankens ,Das noch Unerkannte werde ich erkennen” (an-
affataf-fiassami't'indriya) und dies ist die lokuttara paffa, die das magga
citta (lokuttara kusala citta) des sotapanna begleitet, der die erste Stufe der
Erleuchtung erlangt. Es gibt vier Stufen der Erleuchtung: die Stufe des sota-

132



panna (Strom-Eingetretener), des Einmal-Wiederkehrers, des Nicht-Wieder-
kehrers und des Arahat. Der sotapanna erfahrt, was vorher nicht bekannt war,
nibbana. Lokuttara pafifid ist bedingt durch die sobhana cetasikas, die sich von
Leben zu Leben angesammelt haben. Diese cetasikas, die im sankhara-
kkhandha enthalten sind (dem khandha der Geistesformationen, bestehend
aus allen cetasikas auler Gefuhl und Erinnerung, safifig), unterstiitzen sich
gegenseitig und bilden zusammen die Bedingungen fiir das Erreichen der
Erleuchtung. Es ist ermutigend zu wissen, dass alle guten Eigenschaften wie
GroRziigigkeit, Geduld und Freundlichkeit, alle Vollkommenheiten®3?, die zu-
sammen mit rechtem Verstehen entwickelt werden, niemals verloren gehen.
Sie missen Leben fir Leben weiterentwickelt werden und kénnen so die
Voraussetzungen fir die spatere Realisierung der vier edlen Wahrheiten bil-
den. Wenn Erleuchtung erlangt ist, tilgt das lokuttara magga citta die Geistes-
befleckungen und erfahrt nibbana.

Die zweite Fahigkeit, die lokuttara paffa ist, ist das ,hochste Wissen”
(adifiindriya). Es begleitet das phala citta (Fruchtbewusstsein, lokuttara vipaka
citta) des sotdpanna, das magga und phala citta des sakadagami (Einmal-
Wiederkehrer, der die zweite Stufe der Erleuchtung verwirklicht hat) und des
anagami (Nicht-Wiederkehrer, der die dritte Stufe der Erleuchtung verwirklicht
hat) und auch das magga citta des Arahat.

Die dritte Fahigkeit, die lokuttara pafifia ist, ist die , Fahigkeit des das Hochste

Wissen Besitzenden” (adfatavindriya), das mit dem phala citta des Arahat
entsteht.

Diese drei Fahigkeiten, die lokuttara sind, bedingen die lokuttara cittas und
cetasikas, die sie begleiten, durch die Fihigkeits-Bedingung®*2. Wenn die dritte
lokuttara-Fahigkeit entsteht, gibt es nichts weiter zu verwirklichen, alle Geis-
tesbefleckungen sind ausgeldscht worden.

Wenn die Eigenschaften der bedingten dhammas noch nicht vollstandig er-
kannt sind, kann nibbana nicht verwirklicht werden. Die flnf spirituellen Fahig-
keiten miissen wahrend unzahliger Leben entwickelt werden, damit schliefSlich
die drei Fahigkeiten, die lokuttara sind, entstehen kdnnen.

131 per Bodhisatta entwickelte die Vollkommenheiten wahrend Aonen mit dem Ziel, ein Buddha zu
werden. Es sind die folgenden heilsamen Eigenschaften: Freigebigkeit, Sittlichkeit, Entsagung,
Weisheit, Energie, Geduld, Wahrhaftigkeit, Entschlossenheit, liebende Giite und Gleichmut.

132 Wirklichkeiten kénnen unter verschiedenen Aspekten betrachtet werden; sie sind auf unter-
schiedliche Weise eine Bedingung fiir andere Wirklichkeiten. Wenn lokuttara pafifiG unter dem
Aspekt der Fahigkeit, als Fahigkeits-Bedingung, betrachtet wird, gibt es drei Arten. Lokuttara

pafifid ist auch eine Bedingung als Pfadfaktor.

133






15. Jhana-Bedingung

Das Wort jhana wurde als von jhdyati abgeleitet erklart, also. von ,kontem-
plieren”, d.h. genau liber ein Objekt nachdenken. Oder jhayati kann auch
,brennen” bedeuten (von einem anderen Wortstamm, jhdapana, Visuddhi-
magga Kap. IV, 150), da die Jhana-Faktoren, die entwickelt werden, die
,Hindernisse” (akusala cetasikas) wegbrennen33,

Bei der Entfaltung von Samatha missen bestimmte cetasikas entwickelt wer-
den, damit jhana, Vertiefung, erlangt werden kann (Visuddhimagga Kap. IV). Es
sind die folgenden fiinf cetasikas:

— Gedankenfassung (vitakka)

— Diskursives Denken (vicara)

— Verzlickung oder Interesse (piti)
— Glucksgefiihl (sukha)

— Konzentration (samadhi)

Diese cetasikas sind sobhana (schéne) cetasikas. Als Jhana-Faktoren helfen sie
dem citta, sich in das Meditationsobjekt des jhdna zu vertiefen. Sie miissen
zusammen mit pafifid entwickelt werden, die weil}, wie man Ruhe entwickelt,
damit Vertiefung erlangt werden kann. Wenn jhdana citta entsteht, gibt es keine
Sinneseindriicke mehr und es gibt eine voriibergehende Freiheit von Geistes-
befleckungen. Jhdna citta ist von einer héheren Bewusstseins-Ebene als kama-
vacara citta, dem citta der Sinnessphare.

Der Begriff jhana in der Jhana-Bedingung wird in einem weiteren Sinn ver-
wendet als jhana, das in Samatha durch die Jhana-Faktoren entwickelt wird,
die die oben erwdhnten sobhana cetasikas sind. Die Jhana-Faktoren, die Jhana-
Bedingung fiir das sie begleitende citta sind, sind nicht nur die sobhana ceta-
sikas, die in Samatha entwickelt werden; sie entstehen mit cittas, die kusala,
akusala, vipdka oder kiriya sind. Die Jhana-Faktoren im Sinne der Jhana-Be-
dingung helfen dem citta und den anderen cetasikas, die sie begleiten, fest auf
das Objekt fixiert zu sein, das erfahren wird. Ohne die Hilfe der Jhana-Faktoren
kénnen weder gute noch schlechte Taten ausgefiihrt werden.

133 Die Atthasalini (Darlegung der Bedeutung, Teil Il, Kap. 5.1, 167) verwendet in Bezug auf die
Kontemplation des Objekts den Begriff upanijjhdna und erklart dies als zweierlei: als genaues
Untersuchen des Objekts, welches die Meditationsobjekte von Samatha sind; und als genaues
Untersuchen der Merkmale von Unbestéandigkeit, dukkha und anatta. Einsicht, Pfad und Frucht
werden als ,charakteristisch untersuchendes jhdna“ bezeichnet.

135



Die Dhammasangani erwahnt im ,zusammenfassenden Abschnitt” Jhana-Fak-
toren, die nicht nur mit den mahakusala cittas entstehen, die von pafifid be-
gleitet werden, sondern auch solche, die mit den nicht von pafifia begleiteten
mahakusala cittas (Adna-vippayutta) entstehen, sowie solche, die mit jedem

der akusala cittas entstehen'3*,

Wir lesen im Patthana (Kusalattika, Kap. 7 Pafihavara, 17, 4.), dass akusala
Jhana-Faktoren mit ihren verbundenen Gruppen (den anderen namakkhan-
dhas'®) durch Jhana-Bedingungen verbunden sind.

Es gibt sieben Jhana-Faktoren, die Jhana-Bedingungen sind, und diese enthal-
ten die fiinf oben erwdhnten Arten von cetasikas, aber in diesem Fall sind es
nicht nur sobhana cetasikas, die mit sobhana citta entstehen. Zusammen-
gefasst sind sie:

— Gedankenfassung (vitakka)

— Diskursives Denken (vicara)

— Verzlickung oder Interesse (piti)

— angenehmes Geflihl (sukha)

— unangenehmes Geflihl (domanassa)
— indifferentes Gefuhl (upekkha)

— Konzentration (samadhi)

In dieser Klassifizierung wird das angenehme Gefiihl, das unangenehme Gefiihl
und das indifferente Gefiihl genannt. Unangenehmes Geflihl, domanassa, ist
immer akusala. Abgesehen von domanassa kdnnen die anderen Jhana-Fakto-
ren mit cittas entstehen, die kusala, akusala, vipaka oder kiriya sind. Die finf
Paare der Sinneswahrnehmungen (Sehen usw.) sind nicht durch Jhana-Fakto-
ren bedingt. Die Jhana-Faktoren unterstiitzen das citta jeweils auf ihre eigene
Weise, so dass es fest auf ein Objekt fixiert werden kann.

Vitakka, Gedankenfassung, ,beriihrt“ das Objekt, das erfahren wird, es fihrt
das citta zum Objekt hin (Visuddhimagga Kap. IV, 142). Wenn vitakka akusala
ist, ist es falsches Denken. Vicdra, diskursives Denken, hat die Eigenschaft des
,fortgesetzten Drucks” auf das Objekt, es hélt das citta ,,verankert” (Visuddhi-
magga Kap. IV, 142). Vitakka und vicara begleiten alle cittas der Sinnessphire,
mit Ausnahme der Sinneswahrnehmungen, und sie bedingen das citta durch
die Jhana-Bedingung, so dass es fest auf dem Objekt, das es erlebt, verankert
ist. Piti, Verziickung, Interesse oder Begeisterung, interessiert sich fiir das
Objekt, sie ,erfrischt” das citta und die cetasikas (Visuddhimagga Kap. IV, 143).

134 Siehe Ziffer 147 a und Ziffer 397 a.
135 Das citta und die cetasikas, die zusammen mit ihnen entstehen.

136



Bei cittas der Sinnessphdre, kamavacara cittas, entsteht piti mit allen cittas,
die von angenehmen Gefiihlen begleitet sind. Wenn sie akusala ist, begleitet
sie das lobhamiila citta und bedingt es durch die Jhana-Bedingung. Sukha ist in
diesem Zusammenhang dasselbe wie somanassa, angenehmes Gefiihl. Sukha
bedingt das citta, das es begleitet, durch die Jhana-Bedingung. Domanassa,
unangenehmes Geflihl, kann nur das dosamiila citta begleiten, das in Aversion
wurzelnde citta, und es hilft dem akusala citta auf unheilsame Weise auf das
Objekt fixiert zu sein. Upekkha, indifferentes Gefuhl, das kusala, akusala,
vipaka oder kiriya sein kann, bedingt das citta, das es begleitet, durch die
Jhana-Bedingung. Samadhi, Konzentration, ist das cetasika der Einspitzigkeit
(ekaggata). Sie hat die Funktion, sich auf ein Objekt zu fokussieren, begleitet
jedes citta und kann kusala, akusala, vipaka oder kiriya sein. Sie bewirkt, dass
das citta auf das Objekt, das es erlebt, konzentriert ist. Wenn samadhi akusala
ist, ist es falsche Konzentration, miccha-samadhi, und begleitet von sobhana
citta ist es rechte Konzentration, samma-samadhi.

Die Jhana-Faktoren bedingen das citta und die cetasikas, die sie begleiten, und
Geist-gezeugtes ripa durch die Jhana-Bedingung und auch im Moment der
Wiedergeburt bedingen sie die verbundenen dhammas und kamma-gezeugtes
ripa durch die Jhana-Bedingung (Patthana, Kusalattika, Kap. 7 Pafihavara, 17,
3,5.,7.).

Der Subkommentar zum Khandha-Vibhanga (Buch der Analyse 1) erklart die
Rolle der Jhana-Faktoren in Bezug auf Geist-gezeugtes riipa®*®. In diesem Sub-
kommentar werden die Jhana-Faktoren ,Kraftspender” (bala-dayaka) ge-
nannt, sie sind verstarkende Faktoren, die dem citta und den begleitenden
cetasikas helfen, auf ein Objekt fixiert zu sein. Die Jhana-Faktoren vitakka und
vicdra spielen eine besondere Rolle, wenn das citta sprachliche AuRerung her-
vorbringt. Wissen wir, ob kusala vitakka oder akusala vitakka die sprachliche
AuBerung bedingt? Wenn unser Ziel nicht ddna (GroRziigigkeit), sila (Sittlich-
keit) oder bhavana (geistige Entwicklung) ist, sprechen wir mit akusala citta,
und das geschieht immer wieder. Wenn citta einen Gesichtsausdruck der
Freude erzeugt, oder wenn wir lacheln, spielt der Jhana-Faktor sukha seine
spezifische Rolle, der Jhana-Faktor piti (Verzlickung) ,erfrischt” citta. Tatsach-
lich bedingen alle begleitenden Jhana-Faktoren das citta, die verbundenen
cetasikas und das citta-gezeugte ripa durch Jhana-Bedingungen. Wenn je-
mand eine unheilsame Tat begeht, wie z.B. Téten, wird das dosamdila citta, das
in Aversion wurzelnde citta, durch akusala Jhana-Faktoren mittels der Jhana-

136 Siehe , Abhidhamma Studien”, IV, Geistige Bestandteile, 3, Vertiefungsglieder, vom Ehrw.
Nyanaponika.

137



Bedingung bedingt. Es wird begleitet von akusala vitakka, dem Denken an das
Objekt mit Gewalt, von vicara, der Beschaftigung mit dem Objekt auf eine
unheilsame Weise, von unangenehmen Gefiihlen und von Konzentration, die
das citta fest auf das Objekt fixiert. Das akusala citta, die begleitenden ceta-
sikas und auch das Geist-gezeugte ripa werden durch akusala Jhana-Faktoren,
,Kraftspender” oder verstarkende Faktoren, mittels der Jhana-Bedingung be-
dingt. Wenn wir eine groRzlgige Tat vollbringen, werden das kusala citta und
die begleitenden cetasikas und auch das Geist-gezeugte ripa durch sobhana
Jhana-Faktoren mittels der Jhana-Bedingung bedingt. Diese dhammas sind
auch durch Wurzel-Bedingungen, durch Fahigkeits-Bedingungen und durch
verschiedene andere Bedingungen bedingt. Wie wir also gesehen haben, wir-
ken die Jhana-Faktoren nicht nur, wahrend man Samatha kultiviert, sondern
sie sind Bedingungen, die immer wieder im taglichen Leben wirken, ganz gleich,
ob wir heilsame oder unheilsame Handlungen ausiben.

Der Visuddhimagga (Kap. IV) erwdhnt funf Jhana-Faktoren, in diesem Fall
sobhana cetasikas, die in Samatha entwickelt werden sollen, um jhdna zu
erlangen. Wie wir gesehen haben, sind dies: Gedankenfassung (vitakka),
diskursives Denken (vicara), Verziickung oder Interesse (piti), Glicksgefihl
(sukha) und Konzentration (samadhi).

Paffa, rechtes Verstandnis, ist unabdingbar, um den Weg zur Entwicklung von
Ruhe mit einem geeigneten Meditationsobjekt zu kennen und die Eigen-
schaften dieser besonderen Jhana-Faktoren zu kennen. PafifiG sollte genau
wissen, wann kusala citta auftaucht und wann akusala citta. Es gibt vierzig
Meditationsobjekte fir Samatha und es hdngt vom Einzelnen ab, welches
Objekt als Mittel zur Entwicklung von Ruhe geeignet ist (Visuddhimagga Kap.
IV- X).

Die sobhana Jhana-Faktoren haben jeweils ihre eigene Funktion bei der Hem-
mung der Hindernisse, so dass Ruhe entwickelt werden kann. Die Hindernisse
sind: sinnliches Verlangen (kdmacchanda), Ubelwollen (vyapdda), Tragheit und
Mattheit (thina-middha), Aufgeregtheit und Gewissensunruhe (uddhacca-
kukkucca) und Zweifel (vicikiccha).

Vitakka, Gedankenfassung, ,beriihrt”“ das Meditationsobjekt und denkt auf die
rechte Weise dariber nach. Vicara, diskursives Denken, halt das citta auf dem
Meditationsobjekt ,,verankert®, Giberpriift es immer und immer wieder, so dass
das citta auf dem Meditationsobjekt fixiert bleibt. Vitakka hemmt die Hinder-
nisse von Tragheit und Mattheit und vicara hemmt das Hindernis des Zweifels.
Piti, Enthusiasmus, interessiert sich fiir das Meditationsobjekt, so dass man sich
nicht damit langweilt. Piti hemmt das Hindernis Ubelwollen. Sukha, das in

138



Samatha entwickelt wird, ist ein Glucksgefuhl beziiglich des Meditations-
objekts. Es hemmt die Hindernisse Aufgeregtheit und Gewissensunruhe
(uddhacca und kukkucca).

Die in Samatha entwickelte Konzentration, samadhi, ist die rechte Konzentra-
tion auf das Meditationsobjekt. Sie hemmt das Hindernis sinnliches Verlangen
(kdmacchandha). Wenn die Ruhe wéchst, entwickelt sich auch samadhi. Kon-
zentration kann miccha-samadhi, falsche Konzentration, sein, oder samma-
samadhi, rechte Konzentration. Ohne pafdifa, die genau weill, wann kusala
citta entsteht und wann akusala citta, kann falsche Konzentration fiir richtige
Konzentration gehalten werden. Jemand kdnnte fdlschlicherweise glauben,
dass Ruhe entsteht, wenn er einfach nur dasitzt und zum Beispiel lange auf eine
kasina (Scheibe) schaut, die zu den Samatha-Meditationsobjekten gehort. Statt
wahrer Ruhe, die heilsam ist, ist Anhaftung an Ruhe da.

Fir die Entwicklung von Ruhe ist nicht nur ein intellektuelles Verstandnis der
Jhana-Faktoren erforderlich, sondern auch ein rechtes Verstdandnis, das ihre
unterschiedlichen Eigenschaften genau erkennt, wenn sie auftreten. Wenn
man die Schwierigkeit, jhdna zu entwickeln, unterschatzt, wird zwangslaufig
falsche Konzentration entstehen. Es ist schwierig, zwischen verschiedenen
Jhana-Faktoren wie vitakka und vicara zu unterscheiden. Wahrend wir denken,
erfillen vitakka und vicara ihre Funktionen, sie entstehen gemeinsam; aber
erkennen wir ihre unterschiedlichen Eigenschaften? Kennen wir die Eigen-
schaft von piti, Verziickung, und kénnen wir sie von sukha, Gliicksgefiihl, unter-
scheiden? Wenn wir fir uns selbst herausfinden, wie schwierig es ist, zwischen
diesen Jhana-Faktoren zu unterscheiden, werden wir verstehen, dass ein hoher
Grad von paifa fiir die Entwicklung der Jhana-Faktoren, die fir das Erreichen
der verschiedenen Stufen von jhana notwendig sind, unerldsslich ist. Wenn
jemand die erste Stufe von ripa-jhdana®® erlangt hat, wird das rapavacara
kusala citta von allen funf Jhana-Faktoren begleitet und diese bedingen das
citta durch Jhana-Bedingungen. Nachdem man aus dem jhdna ausgetreten ist,
muss man die Jhana-Faktoren mit Achtsamkeit und rechtem Versténdnis liber-
prifen (Visuddhimagga Kap. IV, 155). Auch in Samatha sind Achtsamkeit und
rechtes Verstandnis erforderlich, aber das Ziel ist nicht, wie in Vipassana, die
Wirklichkeiten als Nicht-Selbst zu erkennen. Das Ziel von Samatha ist die
voriibergehende Unterdriickung der Anhaftung an Sinnesobjekte. Die Jhana-
Faktoren werden nach und nach aufgegeben, wenn héhere Stufen von jhana

erreicht werden. Es ist ein hoher Grad von pa#ifia erforderlich, der erkennt, wie

137 Feinstoffliches jhana. Die Meditationsobjekte von ridpa-jhana sind noch von Materie abhangig,
wahrend die Meditationsobjekte von ariipa-jhdna, des immateriellen jhdna, es nicht sind.

139



man die groberen Jhana-Faktoren aufgibt, so dass hohere Stufen von jhdna, die
verfeinerter und ruhiger sind, erreicht werden kdnnen. Am Anfang sind vi-
takka, Gedankenfassung, und vicara, diskursives Denken, noch notwendig, um
sich in das Meditationsobjekt zu vertiefen, aber wenn sich Ruhe entwickelt,
kénnen diese noch groben Faktoren aufgegeben werden. Wenn héhere Stufen
erreicht werden, kénnen piti, Verziickung, und Glicksgefihl, sukha, nach und
nach aufgegeben werden.

Auf der héchsten Stufe von ripa-jhana ist nur noch der Jhana-Faktor samadhi
vorhanden und das begleitende Gefiihl ist indifferentes Geflhl, upekkha. Auf
dieser Stufe ist die Ruhe von héherem Grad und das jhdna citta wird dann von
upekkha begleitet, das subtiler ist als sukha, angenehmes Gefiihl.

Die arapavacara cittas (von ariipa-jhana, immateriellem jhana) werden eben-
falls vom Jhana-Faktor samadhi begleitet, und das verbundene Gefihl ist in-
differentes Gefiihl.

Sobhana Jhana-Faktoren bedingen jedes kusala citta, auch das kusala citta, das
Vipassana durch die Jhana-Bedingung entwickelt. In Vipassana ist das Ziel nicht
die Unterdriickung der Hindernisse, wie es in Samatha der Fall ist. Manche
Menschen denken, dass die Hindernisse erst unterdriickt werden missen,
bevor es zu einem rechten Verstandnis von nadma und ripa kommen kann. In
Vipassana wird jedoch rechtes Verstandnis fir jede erscheinende Wirklichkeit
entwickelt, auch wenn diese Wirklichkeit ein ,Hindernis” ist. Wenn sie er-
scheint, tut sie das, weil sie bedingt ist. Alle bedingten Wirklichkeiten missen
so erkannt werden, wie sie sind, als Nicht-Selbst. Im Moment des rechten Ver-
standnisses der Eigenschaft eines Hindernisses, wie z.B. Verlangen oder Ubel-
wollen, ist das citta ein kusala citta und in diesem Moment entsteht kein
Hindernis.

Es gibt keine Regel, dass Samatha entwickelt werden muss, bevor Vipassana
entwickelt werden kann. Manche Menschen entwickeln Samatha, andere
nicht, und das hangt von Bedingungen ab. Die Menschen werden mit unter-
schiedlichen Neigungen, unterschiedlichen Talenten, unterschiedlichen Mog-
lichkeiten geboren. Unser Leben ist eine ununterbrochene Reihe von cittas,
und so kdnnen sich Neigungen von einem Moment zum nachsten Moment
ansammeln. Das bhavanga citta, das auf das patisandhi citta folgt, wird von
diesem citta durch die Angrenzungs-Bedingung, anantara-paccaya, bedingt,
und jedes folgende citta wird durch das vorhergehende durch Angrenzung
bedingt. Cittas sind durch viele verschiedene Faktoren bedingt; es gibt kein
Selbst, das die entstehenden cittas abandern konnte.

140



Lokuttara cittas sind durch sobhana Jhana-Faktoren mittels der Jhana-Bedin-
gung bedingt. Die Jhana-Faktoren sind in den ,zur Erleuchtung gehorenden
Dingen“!3® enthalten, die ihre Funktionen erfiillen, damit Erleuchtung erlangt
werden kann. Das magga citta (lokuttara kusala citta) tilgt Geistesbefleckun-
gen entsprechend der erreichten Erleuchtungsstufe. Die Jhana-Faktoren bewir-
ken, dass das lokuttara citta unerschitterlich und hochkonzentriert auf das
Objekt nibbana ist. So erscheint nibbana dem lokuttara citta sehr deutlich und
es herrscht ein hohes MaR an Ruhe.

Manche Menschen, die Erleuchtung erlangen, haben Samatha entwickelt und
jhana erlangt, andere nicht. Fir diejenigen, die bevor sie die Erleuchtung er-
langt haben kein jhana entwickelt haben, werden die lokuttara cittas von den
Jhana-Faktoren begleitet, die vom gleichen Grad wie die der ersten Stufe des
jhana sind. Diese cittas erfahren nibbana mit der vollen Konzentration vom
Grad der ersten Stufe von jhana.

Fir diejenigen, die in jhdna gelbt sind und auch Einsicht entwickeln, kann
jhana citta das Objekt der Einsicht sein; jhdna ist dann die Grundlage der
Einsicht. Auf diese Weise kdnnen sie sich von der Vorstellung |6sen, dass jhana
citta das Selbst ist. Wir lesen in der Gruppierten Sammlung (SN 28.1, Die erste
Vertiefung) iiber ein Gesprich zwischen Sariputta und Ananda. Ananda sagte
zu Sariputta:

,Heiter sind deine Gesichtszlige, Bruder Sariputta, rein und lauter ist die
Farbe deines Antlitzes! In welcher geistigen Weilung weilte wohl heute
der Ehrwiirdige Sariputta“?

»Abgeschieden von den Begierden, abgeschieden von den unheilsamen
Dingen weilte ich da, o Bruder, im Besitz der mit Gedankenfassen und
Uberlegen verbundenen, in Abgeschiedenheit geborenen, von Entzii-
cken und Gliicksgefiihl begleiteten ersten Vertiefung. Doch nicht, o
Bruder, war mir so zumute: ,Ich bin in die erste Vertiefung eingetreten’
oder ,Ich bin einer, der in die erste Vertiefung eingetreten ist’ oder ,Ich

wu

habe mich aus der ersten Vertiefung erhoben‘”.

»Es sind ja im Ehrwirdigen Sariputta seit langem die Diinkel-Neigungen
des Ich und Mein ausgerottet! Daher ist dem Ehrwiirdigen Sariputta
nicht so zumute: ,Ich bin in die erste Vertiefung eingetreten’ oder ,Ich

138 Bodhipakkhiya dhammas, heilsame Qualitaten, die fur die Erlangung der Erleuchtung entwickelt
werden sollten.

141



bin einer, der in die erste Vertiefung eingetreten ist’ oder ,Ich habe mich
aus der ersten Vertiefung erhoben!

In den folgenden Sutten lesen wir, dass Sariputta weder die hdheren Stufen
des riipa-jhana noch die Stufen des ardpa-jhana fir ein Selbst gehalten hat.

Fir diejenigen, die jhdna beherrschen und Erleuchtung erlangen, kdnnen die
lokuttara cittas von Jhana-Faktoren der verschiedenen Stufen des jhdna be-
gleitet sein, je nachdem, welche Stufe des jhana unmittelbar vor dem Erlangen
der Erleuchtung die Grundlage fiir die Einsicht war. Da es funf Stufen von jhdana
gibt, kdnnen die acht Arten von lokuttara cittas'* von Jhana-Faktoren der fiinf
Stufen von jhana *° begleitet werden, und so kann es statt acht Arten vierzig
Arten von lokuttara cittas geben. Zum Beispiel konnen bei jemandem, der den
Stromeintritt, d.h. die Erleuchtung der Stufe des sotapanna, erlangt hat, das
lokuttara magga citta (Pfad, lokuttara kusala citta) und das lokuttara phala
citta (Frucht, lokuttara vipaka citta) von Jhana-Faktoren einer der funf Stufen
von jhana begleitet sein, und so kann es zehn Arten von lokuttara citta anstelle
von zwei Arten geben. Und so verhdlt es sich auch mit den folgenden drei
Stufen der Erleuchtung. Der Grad und die Menge der Jhana-Faktoren, die ein
citta zu einem bestimmten Zeitpunkt bedingen, sind vielfdltig und hdngen von
vielen verschiedenen Bedingungen ab.

Auf das magga citta (Pfadbewusstsein) folgt im selben Prozess unmittelbar sein
Resultat, das phala citta (Fruchtbewusstsein), und dann, nachdem dieser Pro-
zess vorbei ist, entstehen andere Arten von citta, die nicht lokuttara, sondern
lokiya (weltlich) sind. Fiir diejenigen jedoch, die jhana beherrschen, jhana als
Grundlage ihrer Einsicht haben und mit lokuttara jhéana cittas Erleuchtung
erlangt haben, kénnen phala cittas, die nibbana erfahren, wahrend ihres
Lebens viele Male wieder entstehen. Dies ist fir diejenigen nicht maoglich, die
Erleuchtung erlangt haben, aber nicht gelibt in jhdna waren und jhana nicht als
Grundlage ihrer Einsicht hatten. Jedoch werden fir alle, die Erleuchtung er-
langt haben, die Geistesbefleckungen schrittweise getilgt, abhangig von der
Stufe der Erleuchtung, die man erlangt hat.

Damit jhdna erlangt werden kann, ist ein hohes Mal} an padfa fir die Ent-
wicklung der Jhana-Faktoren erforderlich. Die Schiiler des Buddha, die dazu in
der Lage waren, hatten bereits in vielen Leben eine hohe Fertigkeit in Samatha

139 Auf jeder der vier Stufen der Erleuchtung entsteht eine Art von lokuttara kusala citta und eine
Art von lokuttara vipdka citta.

140 Sjehe mein ,,Abhidhamma im Alltag”, Kap. 23. Was die vier Stufen des ariipa-jhana betrifft, so
werden sie von samadhi und upekkha, indifferentem Gefiihl, begleitet, genau wie die ripa-
jhéna cittas der flinften Stufe.

142



erworben. Anstatt uns etwas zu wiinschen, das wir nicht erreichen kdnnen,
sollten wir unsere Aufmerksamkeit auf das richten, was wir in diesem Augen-
blick tun kénnen. Wir kdnnen rechtes Verstandnis fir die Wirklichkeiten ent-
wickeln, die bereits aufgrund ihrer eigenen Bedingungen entstanden sind.
Diese Art von Verstandnis fuhrt zur Ausléschung von Geistesbefleckungen, und
das ist das Ziel der Lehren des Buddha.

143






16. Pfad-Bedingung

Bei der Pfad-Bedingung, magga-paccaya, sind die bedingenden dhammas
(paccayas) die Pfadfaktoren genannten cetasikas und diese stehen durch die
Pfad-Bedingung, magga-paccaya, in Beziehung zu den mit ihnen zusammen-
entstehenden dhammas, den bedingten dhammas (paccayupanna dhammas).
Die Pfadfaktoren, die Pfad-Bedingungen sind, sind nicht nur die Faktoren des
edlen achtfachen Pfades, der zur Erleuchtung fiihrt, sondern der Begriff Pfad-
faktor muss hier in weiterem Sinn verstanden werden. Pfadfaktoren kénnen
akusala cetasikas sein, die den falschen Pfad darstellen, oder sie kbnnen sobha-
na cetasikas sein, die den rechten Pfad ausmachen.

Die Pfadfaktoren, die akusala cetasikas sind, unterstlitzen das akusala citta
und die anderen begleitenden cetasikas, um als ein Pfad zu fungieren, der nach
unten fuhrt, zu einer unglicklichen Wiedergeburt. Die akusala Pfadfaktoren
unterstitzen das akusala citta, das sie begleiten, zum Beispiel beim Téten oder
Stehlen.

Die Pfadfaktoren, die sobhana cetasikas sind, unterstitzen das kusala citta und
die anderen begleitenden cetasikas, um als Pfad zu fungieren, der zu einer
gliicklichen Wiedergeburt fiihrt. Sie unterstiitzen das kusala citta, das sie be-
gleiten, zum Beispiel beim Ausliben von ddna, beim Beachten von sila und in
bhavana. Oder sie fungieren als Bestandteile des edlen achtfachen Pfades, der
zum Ende des Kreislaufs von Geburt und Tod fihrt.

In den ,Dialologues of the Buddha” (lll, Nr. 33, The Recital, VIIl) werden die
Pfadfaktoren des falschen Pfades wie folgt zusammengefasst:

»Acht falsche Faktoren des Charakters und Verhaltens, namlich falsche
Ansichten, Denken, Sprechen, Handeln, Lebenserwerb, Anstrengung,
Achtsamkeit und Konzentration.”

Die acht Faktoren des falschen Pfades sind nicht alle cetasikas, die Pfad-Bedin-
gungen sind. Die vier Faktoren der falschen Rede, der falschen Handlung, des
falschen Lebenserwerbs und der falschen Achtsamkeit sind nicht unter den
akusala cetasikas zu finden, die bedingende Faktoren fiir die Pfad-Bedingung
sind. Falsche Rede, falsches Handeln und falscher Lebenserwerb sind keine
spezifischen cetasikas; sie umfassen verschiedene unheilsame Handlungen, die
durch akusala cetana, unheilsame Absicht, motiviert sind, die das akusala citta
begleitet. Falsche Achtsamkeit ist keine Pfad-Bedingung; das cetasika Achtsam-
keit, sati, kann nur sobhana citta begleiten, sie kann nicht akusala sein. Falsche

145



Achtsamkeit ist eine Beschreibung des Mangels an Achtsamkeit, des Mangels
an Aufmerksambkeit fir kusala, fiir lobha.

Die anderen vier Faktoren des falschen Pfades sind die akusala cetasikas der
falschen Ansicht, des falschen Denkens, der falschen Anstrengung und der
falschen Konzentration. Diese cetasikas sind bedingende Faktoren der Pfad-
Bedingung. Wir lesen im Patthana (Kusalattika, Kap. 7 Pafihavara, 18, 4.), dass
die akusala Pfadfaktoren mittels der Pfad-Bedingung das akusala citta, das sie
begleiten, bedingen. Der Text besagt:

,Ein unheilsames Phdanomen steht mit einem [anderen] unheilsamen
Phanomen durch die Pfad-Bedingung in Beziehung: Unheilsame Pfad-
Faktoren stehen mit den mit ihnen verbundenen Gruppen®*! durch die
Pfad-Bedingung in Beziehung.”

Falsche Ansicht (miccha-ditthi) ist ein akusala cetasika, das mit vier Arten von
lobhamila citta entsteht!*2, Man hat eine falsche Ansicht iiber kamma und
vipadka, wenn man glaubt, dass gute und schlechte Taten nicht ihre entspre-
chenden Wirkungen hervorbringen. Es ist eine falsche Ansicht, Wirklichkeiten
fir dauerhaft oder flr das ,Selbst” zu halten. Eine falsche Ansicht bedingt eine
falsche Dhamma-Praxis, sie bedingt, dass man den falschen Weg fiir den rich-
tigen Weg halt. Dies geschieht zum Beispiel, wenn jemand glaubt, dass er sich
akusala nicht bewusst sein brauchte, dass akusala unterdriickt werden muss,
bevor Vipassana entwickelt werden kann. Durch das Verstandnis, dass akusala
citta durch zahlreiche Faktoren bedingt ist, von denen einige aus der Vergan-
genheit stammen und andere aus der Gegenwart, kdbnnen wir daran erinnert
werden, uns akusala bewusst zu machen, um es als bedingtes nGma zu er-
kennen, nicht als Selbst.

Wenn jemand eine falsche Praxis lehrt, bedingt die falsche Ansicht durch die
Pfad-Bedingung das ripa der sprachlichen AuBerung. Im Patthdna (im selben
Kapitel, Absatz 18, 5.) heil}t es im Abschnitt Gber akusala dhamma, der kam-
misch neutrale dhammas bedingt, dass akusala Pfadfaktoren durch die Pfad-
Bedingung Geist-gezeugtes ripa bedingen. Wie wir gesehen haben, ist ein
kammisch neutraler dhamma, avyakata dhamma, weder kusala noch akusala;
er umfasst vipdka citta, kiriya citta und ripa. In der folgenden Definition be-
zieht sich kammisch neutraler dhamma auf ripa. Wir lesen:

141 Die akusala cetasikas, die Faktoren des falschen Pfades sind, sind im khandha der Geistes-
formationen enthalten (sarnkharakkhandha, der alle cetasikas auer Gefiihl und safifia, Erinne-
rung oder Wahrnehmung, umfasst). Die verbundenen khandhas sind das akusala citta und die
anderen cetasikas, die sie begleiten.

142 Siehe Anhang 2.

146



,Ein unheilsames Phdnomen steht mit einem kammisch neutralen
Phdanomen durch die Pfad-Bedingung in Beziehung: Unheilsame Pfad-
Faktoren stehen mit Geist-gezeugter Materie durch die Pfad-Bedingung
in Beziehung.”

Falsches Denken (miccha-sankappa) ist das cetasika vitakka, das Denken, das
das Objekt ,berthrt”, damit citta es erkennen kann. Dieser Faktor bedingt das
akusala citta und die begleitenden cetasikas durch die Pfad-Bedingung.

Falsche Anstrengung (miccha-vayama) ist das cetasika viriya, das akusala ist.
Es starkt und unterstitzt die begleitenden dhammas mittels der Pfad-Bedin-
gung, so dass sie ihre Funktionen auf unheilsame Weise ausiiben kénnen.

Falsche Konzentration (miccha-samadhi) ist das cetasika ekaggata, welches
das akusala citta und die begleitenden dhammas durch die Pfad-Bedingung so
bedingt, dass es sich auf eine unheilsame Weise auf das Objekt konzentriert.

Die Faktoren des falschen Pfades erfiillen jeweils ihre eigene Funktion, da sie
das citta, die cetasikas und das Geist-gezeugte ripa durch die Pfad-Bedingung
bedingen. Die Faktoren des falschen Pfades unterstiitzen durch die Pfad-Bedin-
gung das citta und die anderen begleitenden cetasikas dabei, sich in falscher
Rede, falscher Handlung und falschem Lebenserwerb zu engagieren. Wenn wir
verleumden, bedingen die Faktoren des falschen Pfades die sprachliche AuRe-
rung durch die Pfad-Bedingung. Wir kdnnen uns leicht dem MiRiggang hinge-
ben und das mag nicht schadlich erscheinen. Jedoch kann eine Art von akusala
zu anderen Arten von akusala fihren, und zwar durch die natirliche, entschei-
dende Unterstltzungs-Bedingung, pakatipanissaya paccaya, wie wir gesehen
haben'®3. Jeder Grad von akusala ist gefahrlich. Das Studium der Faktoren des
falschen Pfades kann uns daran erinnern, zu erkennen, wenn wir uns auf dem
falschen Pfad befinden, der nach unten fihrt.

Man kann falsche Anstrengung fiir rechte Anstrengung und falsche Konzen-
tration fiir rechte Konzentration halten. Man kann zum Beispiel sehr stark
versuchen, sich auf ein bestimmtes Objekt wie den Atem zu konzentrieren,
ohne richtig zu verstehen, was der Atem ist: ein riipa, das ein berlhrbares
Objekt ist, bedingt durch citta. Oder man mag denken, dass man versuchen
sollte, sich auf riipas des Korpers zu konzentrieren und dass man auf diese
Weise das Entstehen und Vergehen von Wirklichkeiten erfahren kann. Die Ent-
wicklung des achtfachen Pfades ist die Entwicklung des rechten Verstandnisses
fir jede Wirklichkeit, die aufgrund von Bedingungen erscheint. Wenn man
bestimmte Wirklichkeiten als Objekte des Gewahrseins auswahlt oder wenn

143 Siehe Kapitel 9.

147



man versucht, sich auf bestimmte Techniken zu konzentrieren, um die Ent-
wicklung der Einsicht zu beschleunigen, befindet man sich auf dem falschen
Weg.

Die Faktoren des rechten Pfades sind die folgenden sobhana cetasikas:

— rechte Ansicht (samma-ditthi)

— rechtes Denken (samma-sankappa)

— rechte Rede (samma@-vaca)

— rechtes Handeln (samma-kammanta)

— rechter Lebenserwerb (samma-ajiva)

— rechte Anstrengung (samma-vayama)
— rechte Achtsamkeit (samma-sati)

— rechte Konzentration (samma-samadhi)

Wir lesen im Patthana (Kusalattika, Kap. 7 Pafihavara, 18, 1.-3.), dass die Pfad-
faktoren, die kusala sind, mittels der Pfad-Bedingung das citta und die anderen
begleitenden cetasikas bedingen. Durch die Pfad-Bedingung bedingen sie auch
Geist-gezeugtes ripa, das ein kammisch neutraler dhamma ist (weder kusala
noch akusala). Das Patthana erkldrt dies unter den folgenden drei Uber-
schriften: kusala dhamma bedingt (andere) kusala dhammas, kusala dhamma
bedingt kammisch neutralen dhamma (namlich ripa, erzeugt durch citta),
kusala dhamma bedingt (andere) kusala dhammas und kammisch neutralen
dhamma (rapa, erzeugt durch citta):

»(1.) Ein heilsames Phdnomen steht mit einem [anderen] heilsamen
Phdanomen durch die Pfad-Bedingung in Beziehung: Heilsame Pfadfak-
toren stehen mit den mit ihnen verbundenen Gruppen durch die Pfad-
Bedingung in Beziehung.

(2.) Ein heilsames Phdanomen steht mit einem kammisch neutralen
Phianomen durch die Pfad-Bedingung in Beziehung: Heilsame Pfadfak-
toren stehen mit Geist-gezeugter Materie durch die Pfad-Bedingung in
Beziehung.

(3.) Ein heilsames Phdnomen steht mit einem heilsamen Phanomen und
einem kammisch neutralen Phanomen durch die Pfad-Bedingung in Be-
ziehung: Heilsame Pfadfaktoren stehen mit den mit ihnen verbundenen
Gruppen und auch mit Geist-gezeugter Materie durch die Pfad-Bedin-
gung in Beziehung.”

Die Faktoren des rechten Pfades sind sobhana cetasikas, die durch die Pfad-
Bedingung sobhana citta bedingen. Sie bedingen also sahetuka cittas (cittas

148



mit Wurzeln). Im gleichen Abschnitt des Patthana (18, 7.) lesen wir, dass sie
durch die Pfad-Bedingung mahavipdka cittas (resultierende, kammisch neu-
trale cittas) und mahakiriya cittas (funktionale, kammisch neutrale cittas)
bedingen:

,Resultierende, kammisch neutrale Pfadfaktoren und funktionale,
kammisch neutrale Pfadfaktoren stehen mit den mit ihnen verbunde-
nen Gruppen und auch mit Geist-gezeugter Materie durch die Pfad-
Bedingung in Beziehung.”

Die sobhana Pfadfaktoren bedingen mittels der Pfad-Bedingung ridpdvacara
cittas und aridpdavacara cittas, die kusala vipaka und kiriya sind. Sie bedingen
auch lokuttara cittas durch die Pfad-Bedingung®*.

Nicht alle Pfadfaktoren treten bei jeder Art von sobhana citta auf. Einige Arten
von sobhana citta werden von parifia begleitet und andere nicht. So kann man
beispielsweise Taten der GroRzligigkeit mit oder ohne rechtes Verstandnis aus-
fiihren. Wenn kusala citta ohne rechtes Verstandnis entsteht, ist es nicht durch
den Pfadfaktor samma-ditthi bedingt. Das Ausfiihren von heilsamen Handlun-
gen ohne die Entwicklung von rechtem Verstandnis von nadma und ripa kann
zu einer glicklichen Wiedergeburt fiihren, aber es fiihrt nicht zur Ausldschung
der falschen Ansicht eines Selbst und der anderen Geistesbefleckungen und
somit nicht zur Freiheit von Wiedergeburt.

Der Pfadfaktor samma-ditthi kann viele Grade haben. Er kann intellektuelles
Verstandnis von kusala und akusala und deren Resultaten sein, er kann pafifa
sein, die kusala direkt als kusala und akusala als akusala versteht, oder er kann
rechtes Verstandnis von nGma und rdpa als Nicht-Selbst sein. Nur das rechte
Verstandnis der wahren Natur von ndma und ripa fiihrt zur Loslésung von der
falschen Ansicht eines ,,Selbst” sowie von allen Wirklichkeiten, zur Freiheit vom
Kreislauf von Geburt und Tod. Wenn der edle achtfache Pfad entwickelt wird,
der zum Ende der Wiedergeburt fiihrt, ist das Objekt von pafifia ein ndma oder
rapa, das im gegenwartigen Moment erscheint. Durch Achtsamkeit auf die
Wirklichkeiten, die in unserem taglichen Leben erscheinen, kann samma-ditthi
des achtfachen Pfades dazu fiihren, sie als das zu sehen, was sie sind, als Nicht-
Selbst.

Samma-sankappa, rechtes Denken, ist das cetasika vitakka, das sobhana ist. Es
hilft jedem kusala citta, das auf Heilsamkeit bedacht ist, es ,beriihrt“ das
Objekt der Heilsamkeit. Es bedingt das sobhana citta durch die Pfad-Bedin-
gung. Wenn rechtes Denken ein Faktor des edlen achtfachen Pfades ist, muss

144 Siehe Kapitel 9.

149



es rechtes Verstehen, paifa, begleiten. Rechtes Denken ,berihrt” das nama
oder rapa, das erscheint, so dass pafifia es verstehen kann, wie es ist. Wie wir
gesehen haben (in Kapitel 15), fungiert dieses cetasika auch als Jhana-Bedin-
gung fur die begleitenden dhammas. Eine Wirklichkeit kann andere Wirklich-

keiten auf mehr als eine Weise bedingen.

Es gibt drei cetasikas, die sila sind, namlich: rechte Rede, rechtes Handeln und
rechter Lebenserwerb. Sie sind eigentlich die drei Enthaltungen oder virati
cetasikas, die da sind:

Enthaltung von falscher Rede (vaciduccarita virati)
Enthaltung von falscher Handlung (kayaduccarita virati)
Enthaltung von falschem Lebenserwerb (ajivaduccarita virati)

Je nach Gelegenheit kann eine von ihnen kusala citta begleiten. Sie begleiten
nicht jedes kusala citta. Wahrend wir uns falscher Handlungen oder Reden
enthalten, kann es Bewusstheit und rechtes Verstiandnis von ndma und ripa
geben. Pafifig kann erkennen, dass das cetasika, das sich von akusala enthilt,
Nicht-Selbst ist, dass es aufgrund passender Bedingungen entsteht.

Von den drei Enthaltungen, die die cittas der Sinnessphare, die kdmavacara
cittas, begleiten, entsteht nur eines zu einer bestimmten Zeit. Wenn Enthal-
tung von falscher Rede aufkommt, kann es nicht gleichzeitig Enthaltung von
falscher Handlung geben. Wenn jedoch lokuttara citta entsteht, begleiten alle
drei Enthaltungen das lokuttara citta und dann ist nibbana das Objekt. Die
Enthaltungen, die lokuttara sind, sind die rechte Rede, die rechte Handlung und
der rechte Lebenserwerb des iberweltlichen achtfachen Pfades. Sie erfillen
ihre Funktion als Pfadfaktoren, indem sie die Bedingungen fiir falsche Rede,
falsches Handeln und falschen Lebenserwerb ausléschen. So unterscheidet sich
das Objekt der Enthaltungen, die lokuttara sind, vom Objekt der Enthaltungen,
die cittas der Sinnessphare begleiten. Das Pfadbewusstsein, magga citta,
I6scht die Tendenzen zu schlechtem Verhalten auf den Stufen der Erleuchtung
nach und nach aus. Sowohl das magga citta (Pfadbewusstsein) als auch das
phala citta (Fruchtbewusstsein), das das Resultat des magga citta ist und ihm
im gleichen Prozess unmittelbar folgt, werden von allen drei Enthaltungen
begleitet. Rechtes Handeln, rechte Rede und rechter Lebenserwerb begleiten
das mahakiriya citta des Arahat nicht. Er hat alles akusala ausgel6scht und
daher gibt es fir ihn keine Notwendigkeit, sich von akusala zu enthalten.
Ebenso wenig begleiten die drei Enthaltungen das jhana citta, da das jhdna
citta fern von Sinneseindriicken ist und es daher keine Gelegenheit gibt, sich
von den mit den Sinneseindriicken einhergehenden Geistesbefleckungen zu
enthalten.

150



Samma-vayama oder rechte Anstrengung ist ein weiterer Faktor des rechten
Pfades. Er ist das cetasika viriya (Energie oder Anstrengung), das die begleiten-
den dhammas starkt und unterstiitzt, so dass sie auf kusala bedacht sind. Wenn
viriya das rechte Verstandnis des edlen achtfachen Pfades begleitet, ist es die
Energie und der Mut, sich der ndma und ripa beharrlich bewusst zu sein, die
nacheinander durch die sechs Tore in Erscheinung treten. Im Moment der
Achtsamkeit auf ndma und ripa ist rechte Anstrengung bereits aufgrund von
Bedingungen entstanden und erfillt ihre Funktion; wir brauchen nicht daran
zu denken uns anzustrengen. Wenn wir meinen: ,Ich kann mich anstrengen,
ich kann mich bemiihen”, in der Vorstellung eines Selbst, das dies tun kann, ist
akusala citta entstanden mit der Anhaftung das Ziel zu erreichen. Falsche An-
strengung kann entstehen, ohne dass wir sie bemerken. Wenn rechte Anstren-
gung mit rechtem Verstandnis einhergeht, unterstiitzt sie die anderen Fakto-
ren des achtfachen Pfades, aber wir sollten uns daran erinnern, dass sie auf-
grund ihrer eigenen Bedingungen entsteht, dass sie Nicht-Selbst ist.

Wir lesen in der Angereihten Sammlung (AN 3.49 Griinde der Anstrengung):

»Aus drei Griinden, ihr Mdénche, hat man sich anzustrengen. Aus
welchen dreien?

Um die unaufgestiegenen (iblen, unheilsamen Geisteszustande nicht
aufsteigen zu lassen, deshalb hat man sich anzustrengen;

um die unaufgestiegenen heilsamen Geisteszustinde aufsteigen zu
lassen, deshalb hat man sich anzustrengen;

um die aufgestiegenen korperlichen Leiden, die schmerzhaften, hefti-
gen, stechenden, peinigenden, unliebsamen, unangenehmen, lebens-
gefahrlichen zu ertragen, deshalb hat man sich anzustrengen.

Wenn aber, ihr Monche, ein Monch sich in dieser Weise anstrengt, so
heift man ihn eifrig, weise, achtsam und befdhigt, dem Leiden ein
volliges Ende zu machen.”

Dieses Sutta erinnert uns daran, dass rechte Anstrengung von rechtem Ver-
standnis begleitet sein muss, damit alle bedingenden Faktoren, die zum Ende
von dukkha fiihren, entwickelt werden kdnnen. Krankheit und Schmerz werden
zwangslaufig auftreten, weil wir geboren sind; wir kdnnen unseren Kérper
nicht kontrollieren. Auch in solchen Momenten kann rechtes Verstandnis
entwickelt werden. Dann erfiillt rechte Anstrengung ihre Funktion, die verbun-
denen dhammas zu unterstiitzen.

151



Samma-sati, rechte Achtsamkeit, ist das Nicht-Vergessen dessen, was heilsam
ist. Achtsamkeit entsteht mit jedem sobhana citta. Es gibt Achtsamkeit auf den
Ebenen von dadna, sila und bhavand. Wenn sati entsteht, ist das eine Bedin-
gung, um den Wert von kusala und den Nachteil von akusala zu erkennen. Wir
haben vielleicht eine Abneigung gegen die Worte und das Verhalten eines
anderen und sind im Begriff, zu antworten. Aber wenn Achtsamkeit aufkommt
und wir sehen, dass Aversion hasslich ist, kbnnen wir davon absehen, unan-
genehme Worte zu sagen. In einem solchen Moment nehmen wir Riicksicht auf
die Gefiihle der anderen Person und denken nicht an uns selbst.

Auf der Stufe von satipatthdna ist sati rechte Achtsamkeit gegeniiber dem
ndma oder ripa, das in Erscheinung tritt, so dass Verstandnis fir diese Wirk-
lichkeit als Nicht-Selbst entwickelt werden kann. Achtsamkeit ist nicht von
Dauer, sie entsteht nur fir einen Moment, aber sie kann angesammelt werden.
Achtsamkeit und rechtes Verstdndnis kdnnen nicht ohne geeignete Bedin-
gungen entstehen: das Horen der Lehren, wie sie vom rechten Dhamma-
Freund erklart werden, das Nachdenken {iber das Gehérte und die Anwendung
im taglichen Leben. AuBerdem sind alle heilsamen Qualitdten, die zusammen
mit satipatthdna entwickelt werden, unterstiitzende Bedingungen fiir padifa.
Wenn wir lernen, weniger selbstsiichtig zu sein und Freundlichkeit, Riicksicht-
nahme und Geduld zu entwickeln, unterstiitzen diese Qualitaten pafiia dabei,
sich von der Vorstellung des Selbst zu I6sen. Sati, die das rechte Verstandnis
des achtfachen Pfades begleitet, ist ein Faktor des edlen achtfachen Pfades.

Samma-samadhi, rechte Konzentration, ist ein weiterer Pfadfaktor, der das
sobhana citta begleitet. Kusala citta, das auf dana, sila oder bhavana gerichtet
ist, wird von rechter Konzentration begleitet, die das citta und die begleitenden
cetasikas dazu bringt, sich in heilsamer Weise auf ein Objekt zu konzentrieren.
Rechte Konzentration als Faktor des edlen achtfachen Pfades muss das rechte
Verstandnis des achtfachen Pfades begleiten.

In der Gruppierten Sammlung (SN 45.28, Konzentration) lesen wir, dass der
Buddha, wihrend er in Savatthi war, zu den Ménchen sagte*:

,,Bhikkhus, ich werde euch die edle rechte Konzentration mit ihren
Stutzen und Begleitfaktoren lehren. Hort zu...

Und was, Bhikkhus, ist edle Konzentration mit ihren Stitzen und
Begleitfaktoren? Es gibt... rechte Ansicht... rechte Achtsamkeit. Die
Einspitzigkeit des Geistes, ausgestattet mit diesen sieben Faktoren, wird

145 |ch habe die Ubersetzung des Ehrwiirdigen Bodhi verwendet [Anm. d. Ubers.: Diese wurde hier
direkt ins Deutsche Ubersetzt]

152



edle rechte Konzentration ,mit ihren Stitzen” und auch ,mit ihren
Begleitfaktoren” genannt.”

Wenn pafifid die wahre Natur des nadma oder riipa erkennt, das erscheint, hilft
die rechte Konzentration dem citta und den begleitenden cetasikas, dieses
Objekt zu erkennen. Wie wir gesehen haben, bedingt rechte Konzentration das
sobhana citta und die begleitenden cetasikas auch mittels der Jhana-Be-
dingung.

Wenn rechtes Verstandnis von ndma und ripa entwickelt wird, entwickeln sich
auch die anderen Pfadfaktoren zusammen mit dem rechten Verstandnis.
Manche Menschen glauben, dass man zuerst sila und Samatha entwickeln
sollte, bevor man Vipassana, rechtes Verstandnis von nadma und ripa, ent-
wickelt. Alle Arten von Heilsamem sind nitzlich und kénnen zusammen mit
rechtem Verstindnis entwickelt werden. Es gibt jedoch keine bestimmte
Reihenfolge, nach der die verschiedenen Arten von kusala entwickelt werden
sollten. Welche Art von kusala citta zu einem bestimmten Zeitpunkt entsteht,
hangt von den Ansammlungen des Individuums, von natirlichen, entscheiden-
den Unterstitzungs-Bedingungen und anderen Bedingungen ab. Wenn rechtes
Verstandnis des achtfachen Pfades entsteht, ist das in diesem Moment erfah-
rene Objekt ein nGma oder ripa, das erscheint.

Paiifia des achtfachen Pfades entwickelt sich ganz allmé&hlich im Laufe unzéh-
liger Leben. Wenn wir die Wirklichkeiten, die im taglichen Leben erscheinen,
betrachten und beginnen, achtsam mit ihnen umzugehen, entwickelt sich das
rechte Verstandnis von ndma und ripa. Durch die Entwicklung des achtfachen
Pfades kann schlieflich Erleuchtung erlangt werden und Geistesbefleckungen
koénnen Stufe fiir Stufe ausgeldscht werden. Die Pfadfaktoren des edlen acht-
fachen Pfades fiihren zur Befreiung aus dem Kreislauf von Geburt und Tod.
Wenn die letzte Stufe der Erleuchtung, die Stufe des Arahats, verwirklicht ist,
sind alle Geistesbefleckungen ausgeldscht, und es wird fiir ihn keine Wieder-
geburt mehr geben.

153






17. Drei Paare von Bedingungen

Es gibt sechs Bedingungen, die drei Paare bilden, und von jedem Paar haben
die beiden Bedingungen einander entgegengesetzte Eigenschaften. Diese Be-
dingungen dhneln zum Teil den zuvor genannten Bedingungen, aber sie stellen
jeweils einen anderen Aspekt der Beziehungen zwischen Wirklichkeiten dar.
Die drei Paare sind die folgenden:

— Verbindungs-Bedingung, sampayutta-paccaya

— Nicht-Verbindungs-Bedingung, vippayutta-paccaya

— Anwesenheits-Bedingung, atthi-paccaya

— Abwesenheits-Bedingung, natthi-paccaya

— Verschwundenseins-Bedingung, vigata-paccaya

— Nicht-Verschwundenseins-Bedingung, avigata-paccaya

In Bezug auf die Verbindungs-Bedingung lesen wir im Patthana (Paccaya-
niddesa, 19.):

,Die vier immateriellen Gruppen (namakkhandhas) stehen untereinan-
der durch die Verbindungs-Bedingung in Beziehung.”

Die Verbindungs-Bedingung, sampayutta-paccaya, bezieht sich nur auf nama,
auf citta und die damit verbundenen cetasikas. Wir lesen im Visuddhimagga
(Kap. XVII, 539) liber diese Bedingung:

Als ,Verbundenseins-Bedingung’ (sampayutta-paccaya) gelten die un-
korperlichen Dinge (Gefiihl, Wahrnehmung, Geistesformationen, Be-
wusstsein), da sie sich gegenseitig dadurch unterstiitzen, dass sie mit-
einander verbunden sind, eine gemeinsame physische Grundlage
haben, ein gemeinsames Objekt, gleichzeitig entstehen und gleichzeitig
schwinden. Wie es heildt (Pacc., No 19): ,,Die 4 unkorperlichen Gruppen
sind sich gegenseitig eine Bedingung im Sinne des Verbundenseins.”

Das Sehen zum Beispiel entsteht zusammen mit den verbundenen cetasikas
auf derselben Grundlage, vatthu, der Grundlage des Auges; das Sehen und die
verbundenen cetasikas erfahren das sichtbare Objekt durch das Augentor und
fallen dann zusammen weg. Das citta und die cetasikas bedingen sich gegen-
seitig durch die Verbindungs-Bedingung, aber sie fiihren jeweils ihre eigene
Funktion aus. Das Sehbewusstsein erkennt das sichtbare Objekt, es ist der
,Chef’ beim Erkennen des Objekts. Gefiihl erfahrt den , Geschmack” des
Objekts, safifia markiert oder erkennt das Objekt wieder, und die anderen

155



»Universellen“1% erfiillen ihre eigenen Funktionen. Der Augensinn, der die
Grundlage, den physischen Ursprungsort (vatthu) fiir das Sehen darstellt, ist
auch das Tor (dvara), das heilt, das Mittel, durch das citta und cetasikas das
Objekt erfahren. Nur im Fall der fiinf Sinneswahrnehmungspaare (Sehen,
Horen usw.) sind dieselben ripas, namlich die finf Sinne, sowohl Tor als auch
Grundlage. Alle anderen cittas, abgesehen von den Sinneswahrnehmungen,
entstehen auf der Herz-Grundlage (hadaya-vatthu). Jedes citta und seine be-
gleitenden cetasikas entstehen gemeinsam auf derselben Grundlage, erfahren
dasselbe Objekt und vergehen gemeinsam.

Das citta und die cetasikas, die sich durch die Verbindungs-Bedingung, sampa-
yutta-paccaya, gegenseitig bedingen, bedingen sich auch durch die Zusam-
menentstehung, sahajata. Die Verbindungs-Bedingung ist jedoch nicht iden-
tisch mit der Zusammenentstehungs-Bedingung. Die Zusammenentstehungs-
Bedingung bezieht sich auch auf ripas, die gemeinsam entstehen, und auf
ndma und ripa, die gemeinsam entstehen#’. Die Verbindungs-Bedingung hin-
gegen bezieht sich nur auf namas, citta und cetasikas, die zusammen entste-
hen und sich gegenseitig bedingen.

Die Verbindungs-Bedingung manifestiert sich in der engen Verbindung zwi-
schen citta und cetasikas. Obwohl in den Ebenen, in denen es finf khandhas
(nama und rapa) gibt, citta und cetasikas zusammen mit ripa entstehen, sind
sie nicht in der gleichen Weise mit ripa verbunden, wie sie es untereinander
sind. Gefiihl, zum Beispiel, ist ndma, es ist eng mit citta und den anderen
cetasikas verbunden. Wenn ein von angenehmem Geflhl begleitetes lobha-
mdla citta einen wohlklingenden Ton genieRt, teilen die begleitenden cetasikas
dasselbe Objekt, und sie sind alle von dem angenehmen Gefiihl beeinflusst,
bedingt durch die Verbindungs-Bedingung. Das citta und die begleitenden
cetasikas sind von groRer Verschiedenheit, da jedes von ihnen durch die Ver-
bindungs-Bedingung die anderen nadma-dhammas bedingt. Kusala citta, das
von sobhana cetasikas begleitet wird, ist ganz anders als akusala citta, das von
akusala cetasikas begleitet wird. Einige cetasikas konnen cittas begleiten, die
kusala, akusala, vipaka oder kiriya sind, aber sie sind in jedem dieser Falle von
einer anderen Qualitat. Anstrengung oder Energie (viriya), die beispielsweise
kusala ist, wie Energie flr GroRzlgigkeit oder flir Gewahrsein in diesem Mo-
ment, ist ganz anders als Energie, die akusala ist, wie falsche Anstrengung, die
Anhaftung begleitet. Falsche Anstrengung entsteht zum Beispiel, wenn man

146 Die sieben cetasikas, die mit jedem citta entstehen, namlich: Kontakt, Gefiihl, Wahrnehmung
(safifid), Absicht, Konzentration, Lebensfahigkeit und Aufmerksamkeit.
147 Siehe Kapitel 6.

156



versucht, sich sehr stark auf bestimmte Objekte des Gewahrseins zu konzen-
trieren, um ein schnelles Ergebnis der eigenen Praxis zu erreichen.

Bezuglich der Nicht-Verbindung-Bedingung, vippayutta-paccaya, lesen wir im
Patthana (Paccayaniddesa, 20.):

,Materielle Phdanomene stehen mit immateriellen Phdnomenen durch
die Nicht-Verbindungs-Bedingung in Beziehung.

Immaterielle Phanomene stehen mit materiellen Phanomenen durch
die Nicht-Verbindungs-Bedingung in Beziehung.”

Diese Bedingung ist ganz anders als die Verbindungs-Bedingung, denn sie
bezieht sich auf ripa, das ndma bedingt, und auf nama, das riipa bedingt. Die
Natur von nama ist vollig verschieden von der Natur von riipa, sie kénnen sich
nicht durch Verbindung gegenseitig bedingen. Sie kénnen nicht so eng mit-
einander verbunden sein wie citta und cetasikas, die beide nama sind, die
gemeinsam auf derselben physischen Grundlage entstehen, dasselbe Objekt
erfahren und gemeinsam vergehen.

Im Fall der Nicht-Verbindungs-Bedingung kann der bedingende Faktor gleich-
zeitig mit der Wirklichkeit, die er bedingt, entstehen, er kann vor ihr entstehen
oder er kann nach ihr entstehen. So kann die Nicht-Verbindungs-Bedingung
zusammenentstehend, vorherentstehend oder nachherentstehend sein. Bei
der zusammenentstehenden Nicht-Verbindungs-Bedingung entsteht citta-
gezeugtes riipa, wie z.B. die sprachliche AuRerung, zusammen mit dem citta,
bedingt durch die Zusammenentstehungs-Bedingung und auch durch die zu-
sammenentstehende Nicht-Verbindungs-Bedingung. Obwohl das citta und das
von ihm hervorgebrachte ridpa gemeinsam entstehen, sind sie von unter-
schiedlicher Natur und daher nicht verbunden.

Im Fall der vorherentstehenden Nicht-Verbindungs-Bedingung miissen die be-
dingenden Faktoren, namlich die Sinnesgrundlagen und die Herz-Grundlage,
vor dem bedingten dhamma, dem von ihnen abhangigen citta, entstehen; sie
bedingen also das citta durch die vorherentstehende Nicht-Verbindungs-
Bedingung. Wie wir gesehen haben, entsteht die Herz-Grundlage im ersten
Moment des Lebens zur gleichen Zeit wie das patisandhi citta'*; sie ist durch
das citta mittels der zusammenentstehenden Nicht-Verbindungs-Bedingung

148 Die Herz-Grundlage und das patisandhi citta werden beide gleichzeitig durch kamma erzeugt.
Siehe Kap. 6.

157



bedingt. Wahrend des Lebens jedoch entsteht die Herz-Grundlage vor dem
citta, das von ihr abhingt!4°.

Wenn wir Schmerz empfinden, kénnen wir daran erinnert werden, dass die
Korper-Grundlage (Korpersinn) ein riipa ist, das nicht mit dem schmerzhaften
Gefuihl verbunden ist, welches nadma ist; die Korper-Grundlage bedingt das
schmerzhafte Gefiihl durch eine vorherentstehende Nicht-Verbindungs-Bedin-
gung. Wenn nadma und ripa nicht voneinander unterschieden werden, haften
wir an einem ,,Ganzen” aus Geist und Korper an, wir halten es fiir ,,mein“ oder
»Selbst” und es scheint bestindig. Wir denken immer wieder an ,meinen
empfindsamen Korper” und ,mein schmerzhaftes Gefiihl“. Die Kérper-Grund-
lage, die die Grundlage fiir das Korperbewusstsein und das damit einher-
gehende schmerzhafte Gefiihl ist, ist nur ein verschwindend kleines riipa, das
auftaucht und wieder verschwindet. Auch das schmerzhafte Gefiihl ist nicht
von Dauer, es vergeht sofort. Wenn wir also an unser schmerzhaftes Gefihl
denken, ist es bereits verschwunden. Durch satipatthdna kann man lernen, die
Eigenschaft von ndma von der Eigenschaft von ridpa zu unterscheiden, und
dann werden wir weniger dazu neigen an ein Selbst zu denken, das Schmerz
fahlt.

Wir lesen in der Gruppierten Sammlung (SN 52.10, Schwer krank):

»Zu einer Zeit weilte der Ehrwiirdige Anuruddho bei Savatthiim Dunklen
Walde, krank, leidend, von schwerer Krankheit befallen. Da begaben
sich einige Monche zum Ehrwirdigen Anuruddho und sprachen:

,In welchem Verweilen weilt der Ehrwiirdige Anuruddho, dass die auf-
gestiegenen korperlichen Schmerzgefiihle sein Herz nicht verstoren
kénnen’?

,Mit einem Herzen verweilend, das, o Brider, in den vier Pfeilern der
Achtsamkeit fest gegriindet ist, kdnnen aufgestiegene korperliche
Schmerzgefiihle das Herz nicht verstoren. In welchen vier? Da weile ich
so, dass ich beim Korper iber den Kérper wache, bei den Gefiihlen tber
die Gefiihle, beim Herzen lber das Herz, bei den Erscheinungen tber
die Erscheinungen, unermidlich, klar bewusst, achtsam, nach Verwin-
dung weltlichen Begehrens und Tribsinns. Mit einem Herzen verwei-
lend, das, o Briider, in den vier Pfeilern der Achtsamkeit fest gegriindet

149 Die rapas der finf Sinnesobjekte missen vor dem citta entstehen, das von ihnen abhingt. Sie
sind externe Objekte, die vom citta erkannt werden, und die Beziehung zwischen dem Objekt
und dem citta ist nicht die einer Nicht-Verbindungs-Bedingung. Daher sind sie nicht in der
vorherentstehenden Nicht-Verbindungs-Bedingung enthalten. Siehe U Narada, Guide to
Conditional Relations, Kap. Il, 20 c, Base-Prenascence-Dissociation.

158



ist, kénnen aufgestiegene korperliche Schmerzgefiihle das Herz nicht

“u

verstoren’.

Im Fall der nachherentstehenden Nicht-Verbindungs-Bedingung entsteht der
bedingte dhamma nach dem bedingenden dhamma. Wir haben im Abschnitt
Gber die Nachherentstehungs-Bedingung, pacchajata paccaya (Kap. 10), gese-
hen, dass das citta die riapas des Korpers festigt, die vor ihm entstanden und
noch nicht weggefallen sind. Das citta bedingt diese ripas auch durch die
nachherentstehende Nicht-Verbindungs-Bedingung. Das citta, das die ripas
des Korpers auf diese Weise bedingt, ist von diesen ripas ganzlich verschieden,
es ist mit rdpa ,nicht verbunden”.

Das zweite Paar ist die Anwesenheits-Bedingung, atthi-paccaya, und die
Abwesenheits-Bedingung, natthi-paccaya. Bei der Anwesenheits-Bedingung,
atthi-paccaya, festigt der bedingende dhamma den bedingten dhamma durch
seine Anwesenheit. Der dhamma, der einen anderen dhamma auf diese Weise
bedingt, kann zur gleichen Zeit wie der bedingte dhamma entstehen, er kann
davor oder danach entstehen.

Bei der zusammenentstehenden Anwesenheits-Bedingung stehen dieselben
bedingenden dhammas und bedingten dhammas wie in der Zusammenent-
stehungs-Bedingung, sahajata-paccaya, in Beziehung. Wie wir (in Kap. 6) gese-
hen haben, bedingen die dhammas, die das gleichzeitige Entstehen anderer
dhammas verursachen, diese durch die Zusammenentstehungs-Bedingung.

Die folgenden dhammas sind durch die Zusammenentstehungs-Bedingung und
durch die zusammenentstehende Anwesenheits-Bedingung miteinander ver-
bunden: citta und cetasikas, die zusammen entstehen; die vier GrofRen Ele-
mente; das Wiedergeburtsbewusstsein und die Herz-Grundlage®°.

Dariber hinaus gibt es dhammas, die andere dhammas durch die Zusammen-
entstehungs-Bedingung und durch die zusammenentstehende Anwesenheits-
Bedingung bedingen, ohne dass sie wechselseitig in Beziehung stehen. Dies ist
der Fall bei den folgenden dhammas, die Zusammenentstehungs-Bedingung
und zusammenentstehende Anwesenheits-Bedingung fir die dhammas sind,
die sie bedingen: das Wiedergeburtsbewusstsein fir die in diesem Moment
kamma-gezeugten ripas auBer der Herz-Grundlage®®!; das citta fir das rapa,

150 Wenn die bedingenden dhammas und die bedingten dhammas wechselseitig voneinander
abhéangen, sind sie nicht nur durch die Zusammenentstehungs-Bedingung, sondern auch durch
die Gegenseitigkeits-Bedingung, afifiamaiifia, miteinander verbunden (siehe Kap. 6).

151 Im Fall der menschlichen Geburt erzeugt kamma im Moment der Wiedergeburt drei Zehner-
gruppen von ridpa: eine mit der Herz-Grundlage, eine mit dem Koérpersinn und eine mit dem
Geschlecht. Das Wiedergeburtsbewusstsein, das zur gleichen Zeit wie diese rijpas entsteht,

159



das es erzeugt; die vier GroBen Elemente Erde (Festigkeit), Wasser (Zusam-
menhalt), Feuer (Hitze) und Wind (Bewegung) fiir die ,abgeleiteten rapas”, die
ripas, die nicht die vier GroRen Elemente sind**2.

Die zusammenentstehende Anwesenheits-Bedingung scheint mit der Zusam-
menentstehungs-Bedingung identisch zu sein. Die Lehre von der zusammen-
entstehenden Anwesenheits-Bedingung erinnert uns jedoch an die Tatsache,
dass der dhamma, der einen anderen zusammenentstehenden dhamma be-
dingt, noch vorhanden ist, dass er noch nicht weggefallen ist.

Was die vorherentstehende Anwesenheits-Bedingung betrifft, so bezieht sich
diese auf die rdpas, die die Grundlagen, vatthus, sind, und die rdpas, die die
Sinnesobjekte sind und die durch die Objekt-Bedingung das citta bedingen. Die
ripas, die Grundlagen und Objekte sind, bedingen das citta, nachdem sie vor
ihm entstanden sind, daher sind sie zum citta, das sie bedingen, vorher-
entstehend>,

Der Begriff Vorherentstehungs-Bedingung sagt nicht aus, ob eine bedingende
Wirklichkeit noch gegenwadrtig ist, wenn die durch sie bedingte Wirklichkeit
entsteht. Die Lehre von der vorherentstehenden Anwesenheits-Bedingung
zeigt uns, dass die bedingende Wirklichkeit, obwohl sie vorher entstanden ist,
immer noch anwesend ist, wenn sie eine andere Wirklichkeit bedingt. Das
sichtbare Objekt bedingt das Sehen durch die vorherentstehende Anwesen-
heits-Bedingung. Es ist vor dem Sehen entstanden, aber wenn es durch das
Sehen erfahren wird, ist es immer noch gegenwartig. Die anderen cittas des
Augentor-Prozesses erfahren ebenfalls das sichtbare Objekt, das immer noch
gegenwartig ist. Das Sehen entsteht auf der Augen-Grundlage und wird von
diesem rdpa durch die vorherentstehende Anwesenheits-Bedingung bedingt.
Uber die Grundlage und das Objekt zu lernen, die das Sehen bedingen, hilft
uns, die Wahrheit von anattd, Nicht-Selbst, zu verstehen. Es gibt kein Selbst,
das bewirken kann, dass die Augen-Grundlage und das sichtbare Objekt zum

bedingt sie durch die Zusammenentstehungs-Bedingung. Das Wiedergeburtsbewusstsein und
die Herz-Grundlage hingen gegenseitig voneinander ab, aber das gilt nicht fir das Wieder-
geburtsbewusstsein und die anderen ripas, die in diesem Moment durch kamma entstehen.

152 |n diesen Fallen gibt es keine wechselseitige Beziehung: das citta, das ripa hervorbringt, ist fur
sein Entstehen nicht von diesem rdpa abhéngig. Ebenso hangen die vier GroRen Elemente in
ihrem Entstehen nicht von den zusammenentstehenden abgeleiteten ripas ab.

153 Ripa kann in seinem Entstehens-Moment das citta nicht bedingen, da es dann zu schwach ist.
Es kann das citta nur nachdem es entstanden ist bedingen, also in den Momenten seiner
Anwesenheit. Daher muss es vor dem citta, das es bedingt, entstehen. Ripa dauert so lange
wie siebzehn citta-Momente. Siehe Anhang 1 fiir den Prozess der cittas, die ein Sinnesobjekt
erfahren.

160



richtigen Zeitpunkt, vor dem Sehen, entstehen und das Sehen bedingen, wah-
rend sie noch anwesend sind.

Die Anwesenheits-Bedingung kann auch nachherentstehend sein. Das citta
festigt die ripas des Korpers, die zuvor entstanden, aber noch nicht weg-
gefallen sind, durch die Nachherentstehungs-Bedingung®>* und durch die nach-
herentstehende Anwesenheits-Bedingung. Die Lehre von der nachherentste-
henden Anwesenheits-Bedingung zeigt uns, dass das citta und die ripas des
Korpers, die es bedingt, beide noch gegenwartig sind.

Das Patthana (Kusalattika, Kap. 7 Pafihavara, 21, 17.) erwdahnt Nahrung und
auch physische Lebensfahigkeit (rdpa-jivitindriya) getrennt unter der Anwesen-
heits-Bedingung. Wir lesen:

»,Nahrung: Gegessene Nahrung steht mit diesem Koérper durch die
Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.

Fahigkeit: Die materielle Lebensfahigkeit steht mit kamma-gezeugter
Materie durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.”

Nachdem die essbare Nahrung aufgenommen wurde und den Korper durch-
drungen hat, unterstitzt der darin enthaltene Nahrstoff die innere Nahrstoff-
essenz, die in den rdpa-Gruppen des Kérpers vorhanden ist, so dass neue riipa-
Gruppen entstehen kénnen'>®. Wenn wir die Beziehung der Nahrung zum Kér-
per betrachten, hilft uns das zu sehen, dass das Leben aufgrund von Bedin-
gungen weitergehen kann. Das ripa, die Nahrstoffessenz, die in jeder Gruppe
von rdpas des Kérpers vorhanden ist, kann neue ripas hervorbringen, aber sie
kann dies nicht ohne die Unterstiitzung des Nahrstoffs in der Nahrung tun. Der
Nahrstoff ist einer der vier Faktoren, die ridpas des Korpers hervorbringen
kénnen, die anderen sind kamma, citta und Temperatur. Die essbare Nahrung
bedingt die ripas des Korpers durch die Anwesenheits-Bedingung, sie unter-
stlitzt und festigt sie.

Was die physische Lebensfahigkeit, rapa-jivitindriya, betrifft, so ist sie immer
in den Gruppen von ripa vorhanden, die durch kamma erzeugt werden. Sie
kommt nicht in den Gruppen von ripa vor, die durch citta, Hitze oder Nahrung
erzeugt werden. Vergangenes kamma, das einer der Faktoren ist, die ripas des
Korpers hervorbringen, ist in diesen ripas nicht in der gleichen Weise vor-
handen wie die anderen drei Faktoren, die ripas des Korpers hervorbringen:
citta, Temperatur und Ernahrung. Eine Tat, die in der Vergangenheit begangen

154 Siehe Kapitel 10.
155 Die Nahrstoffessenz ist einer der acht untrennbaren ridpas, die in jeder Gruppe von rdpas vor-
handen sind.

161



wurde, ist vergangen, aber die Absicht oder der Wille, der diese Tat motiviert
hat, wird von Moment zu Moment angesammelt. Die Kraft des vergangenen
kamma wird fortgesetzt, und deshalb hat kamma immer noch die Kraft, in der
Gegenwart ripa zu erzeugen. Da vergangenes kamma, das ripas erzeugt,
weggefallen und nicht mehr vorhanden ist, hat ripa-jivitindriya, die Lebens-
fahigkeit, eine besondere Aufgabe: Sie erhalt das Leben der kamma-gezeugten
ripas, mit denen sie zusammen in einer Gruppe entstanden ist. Sie unterstiitzt
und erhalt ihr Leben, sie bringt sie nicht hervor. Sie erhalt die anderen rdpas
nicht im Moment ihres Entstehens, sondern wahrend der Momente ihrer
Gegenwart, bevor sie alle vergehen. Der Augensinn, zum Beispiel, wird durch
kamma erzeugt, und deshalb muss es auch jivitindriya zusammen mit ihm in
der Gruppe der kamma-gezeugten ripas geben. Dasselbe gilt fir die anderen
Sinne.

Im Visuddhimagga (Kap. XIV, 447) lesen wir Gber die Lebensfahigkeit:

»Die (physische) ,Lebensféahigkeit’ (jivitindriya) hat als Merkmal, dass sie
die gleichzeitig entstandenen kérperlichen Dinge behiitet®*®; als Wesen,
dass sie dieselben im Gange erhilt; als AuBerung, dass sie dieselben
festigt; ihre Grundlage aber bilden die durch sie zu erhaltenden (vier)
Elemente. Wenn nun auch das Merkmal des Behiitens, Imgangehaltens
usw. ihre Bestimmung ist, so kann die Lebensfahigkeit diese doch nur zu
einer solchen Zeit ausliben, wo gleichzeitig entstandene Dinge da sind,
gleichwie das Wasser nur die bereits vorhandenen Lotus- und anderen
Bluten erhdlt. Auch die einzeln fiir sich bedingt entstandenen Dinge
behutet sie, gleichwie die Amme das Kind. (...)"

Die Lebensfahigkeit nimmt wie eine ,Amme” den Platz von kamma ein, der
»,Mutter”, indem sie das Leben der durch kamma-gezeugten ripas erhalt. Die
Lebensfahigkeit erhalt das Leben der ripas, mit denen sie zusammen in einer
Gruppe entsteht, es festigt sie; und sie erhdlt die anderen ripas, nicht im
Moment ihres Entstehens, sondern wahrend der Momente ihrer Anwesenheit,
bevor sie gemeinsam vergehen. Die Lebensfahigkeit erfiillt ihre Aufgabe, die
durch kamma-gezeugten ripas von der Geburt bis zum Tod durch die Anwe-
senheits-Bedingung zu festigen.

Die Lebensfahigkeit ist eine Voraussetzung, um das kamma-gezeugte ripa von
anderen Arten von rdpa zu unterscheiden. Wir haften am Korper an, der leben-
dig ist, wir hdngen am Augen- und Ohrensinn und halten sie fiir das Selbst. Sie

156 Die Lebensfahigkeit entsteht zusammen mit anderen ripas in einer Gruppe und erhélt diese
ripas aufrecht.

162



sind nur Elemente, die durch kamma erzeugt und durch die Lebensfdhigkeit
aufrechterhalten werden, eine Art von ripa, und nicht das Selbst. Sie entste-
hen nur, weil es die geeigneten Bedingungen fir ihr Entstehen gibt. Wenn wir
den Augensinn oder den Ohrensinn verlieren, ist es offensichtlich, dass es keine
Bedingungen mehr fur das Entstehen dieser kamma-gezeugten ripas gibt.

Was die Abwesenheits-Bedingung, natthi-paccaya, betrifft, so ist diese Bedin-
gung der Angrenzungs-Bedingung, anantara-paccaya, und der Unmittelbar-
keits-Bedingung, samanantara-paccaya, dhnlich'>’. Das citta, das wegfillt, be-
dingt das Entstehen des nachsten durch die Angrenzungs- und Unmittelbar-
keits-Bedingung. Das nachste citta kann jedoch nur entstehen, wenn das vor-
hergehende weggefallen ist, wenn es abwesend ist. Abwesenheit bedeutet
nicht, dass das citta nie da war; es bedeutet, dass das citta, das gerade weg-
gefallen ist, durch seine Abwesenheit das citta unterstltzt, das als nachstes
entsteht; nachdem es weggefallen ist, gibt es ohne Zwischenraum dem néchs-
ten citta die Moglichkeit zu entstehen.

Das Patthana (Paccayaniddesa, 22) bezieht sich auf das Entstehen und Ver-
gehen von cittas in Unmittelbarkeit; das citta mit seinen begleitenden ceta-
sikas, das gerade weggefallen ist, bedingt das folgende citta mit seinen beglei-
tenden cetasikas durch die Abwesenheits-Bedingung:

,Gerade beendetes (samanantara-niruddha) Bewusstsein und Geistes-
faktoren stehen mit dem gegenwartigen Bewusstsein und dessen Geis-
tesfaktoren durch die Abwesenheits-Bedingung in Beziehung.”

Es entsteht und vergeht jeweils nur ein citta, aber die cittas folgen einander
von der Geburt bis zum Tod, und auf den Tod folgt die Wiedergeburt. Der
Kreislauf von Geburt und Tod setzt sich fort, bis alle Geistesbefleckungen ge-
tilgt sind und man schlieBlich verstirbt.

Das dritte Paar von Bedingungen ist die Verschwundenseins-Bedingung, viga-
ta-paccaya, und die Nicht-Verschwundenseins-Bedingung, avigata-paccaya.
Die Verschwundenseins-Bedingung entspricht der Abwesenheit-Bedingung
und die Nicht-Verschwundenseins-Bedingung entspricht der Anwesenheits-
Bedingung. Gleichartige Bedingungen wurden unterschiedlich benannt, ,der
Anmut der Darlegung wegen, und um die Lehre den Belehrbaren zugénglich zu
machen”, heilft es im Visuddhimagga (Kap. XVII, 541).

Die Verschwundenseins-Bedingung entspricht der Abwesenheits-Bedingung,
aber das Wort ,Verschwundensein“ lasst uns verstehen, dass die Abwesenheit

157 Siehe Kap. 5.

163



des bedingenden dhamma nicht bedeutet, dass er nie existiert hat. Die Ver-
schwundenseins-Bedingung bezieht sich auch auf die Bedingung, dass das citta,
das weggefallen ist, das Entstehen des nachsten citta bedingt. Das Wort Ver-
schwundensein hilft uns zu verstehen, dass das vorangehende citta, das der
bedingende dhamma ist, nach Erreichen seines Auflésungs-Moments ohne
jede Unterbrechung dem nachfolgenden citta, dem bedingten dhamma, die
Gelegenheit zum Entstehen gibt. Wie wir gesehen haben (Kap. 6), kann jeder
Moment des citta in drei extrem kurze Phasen unterteilt werden: den Moment
seines Entstehens, den Moment seiner Anwesenheit und den Moment seiner
Auflésung. Das vorhergehende citta muss seinen Moment der Auflésung
erreicht haben, um das nachfolgende citta zu bedingen, da immer nur ein citta
zu einer Zeit entsteht.

Die Nicht-Verschwundenseins-Bedingung entspricht der Anwesenheits-Bedin-
gung. Im Fall der Anwesenheits-Bedingung unterstiitzt der bedingende dham-
ma den bedingten dhamma durch seine Anwesenheit, und im Fall der Nicht-
Verschwundenseins-Bedingung unterstiitzt der bedingende dhamma den be-
dingten dhamma dadurch, dass er die Auflésung nicht erreicht hat. Ein dham-
ma, der noch nicht verschwunden ist, kann, wahrend er noch vorhanden ist,
andere dhammas bedingen. Der bedingende dhamma kann jedoch nicht beste-
hen bleiben, er muss wegfallen. Genauso wie im Fall der Anwesenheits-Bedin-
gung kann der bedingende dhamma vorherentstehend, zusammenentstehend
oder nachherentstehend zu dem dhamma sein, den er durch die Nicht-
Verschwundenseins-Bedingung bedingt.

164



18. Aspekte der 24 Bedingungen

Zusammenfassend sind die 24 Bedingungen:

Wourzel-Bedingung (hetu-paccaya)

Objekt-Bedingung (Grammana-paccaya)
Vorherrschafts-Bedingung (adhipati-paccaya)
Angrenzungs-Bedingung (anantara-paccaya)
Unmittelbarkeits-Bedingung (samanantara-paccaya)
Zusammenentstehungs-Bedingung (sahajata-paccaya)
Gegenseitigkeits-Bedingung (afifiamarifia-paccaya)
Abhédngigkeits-Bedingung (nissaya-paccaya)
entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung (upanissaya-paccaya)
Vorherentstehungs-Bedingung (purejata-paccaya)
Nachherentstehungs-Bedingung (pacchajata-paccaya)
Wiederholungs-Bedingung (asevana-paccaya)
Kamma-Bedingung (kamma-paccaya)
Kammawirkungs-Bedingung (vipaka-paccaya)
Nahrungs-Bedingung (ahara-paccaya)
Fahigkeits-Bedingung (indriya-paccaya)
Jhana-Bedingung (jhana-paccaya)

Pfad-Bedingung (magga-paccaya)
Verbindungs-Bedingung (sampayutta-paccaya)
Nicht-Verbindungs-Bedingung (vippayutta-paccaya)
Anwesenheits-Bedingung (atthi-paccaya)
Abwesenheits-Bedingung (natthi-paccaya)
Verschwundenseins-Bedingung (vigata-paccaya)

Nicht-Verschwundenseins-Bedingung (avigata-paccaya)

165



Der Buddha lehrte, dass jede Wirklichkeit, die entsteht, von Bedingungen ab-
hangt. Diese Bedingungen sind keine Abstraktionen, sie arbeiten jetzt, in un-
serem taglichen Leben. Was wir flir unseren Geist und unseren Korper halten,
sind bloRRe Elemente, die aufgrund geeigneter Bedingungen entstehen und leer
von Selbst sind. Wir sollten die Bedingungen fiir die kérperlichen Phdnomene
betrachten, die stéandig entstehen und vergehen. Im ersten Moment unseres
Lebens erzeugte kamma die Herz-Grundlage und andere ripas zusammen mit
dem Wiedergeburtsbewusstsein, und wahrend unseres gesamten Lebens er-
zeugt kamma weiterhin die Herz-Grundlage und die Sinnesgrundlagen. Nicht
nur kamma, sondern auch citta, Warme und Nahrung erzeugen rdpas des
Korpers. Wenn wir den Korper berlhren, erscheint Harte, aber dies ist nur ein
Element, das entsteht und vergeht; niemand kann sein Entstehen hervor-
bringen und es gehort nicht zu ,unserem Korper”. Durch Gewahrsein der
Wirklichkeiten werden wir die Wahrheit klarer verstehen, dass das, was wir
»unseren Korper” nennen, fliichtige Elemente sind, die aufgrund ihrer eigenen
Bedingungen entstehen.

Die cittas, die entstehen, hdangen von vielen verschiedenen Bedingungen ab.
Die cittas folgen einander ohne Pause. Sehen entsteht immer wieder und nach-
dem das Sehen vergangen ist, entstehen in der Regel akusala cittas. Wir haften
an einem sichtbaren Objekt an oder wir halten es fiir ein Wesen oder eine
Person. Geistesbefleckungen entstehen, weil sie angesammelt wurden und
von Moment zu Moment, von Leben zu Leben weitergetragen werden. Sie sind
eine natlirliche, entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung, pakatiipanissaya-
paccaya, fur in diesem Moment entstehendes akusala citta. Akusala ist zu
unserer Natur geworden, aber wenn wir den Nachteil von akusala erkennen,
gibt es Bedingungen fir die Entwicklung von rechtem Verstandnis, das akusala
ausloschen kann.

Wir sind so an die Vorstellung gewohnt, Lebewesen, Menschen und Tiere zu
sehen, dass wir nicht merken, dass wir aufgrund unserer angehauften Unwis-
senheit und falschen Ansicht beziiglich der Wirklichkeit verblendet sind. Wenn
wir fernsehen und sehen, wie sich Menschen bewegen, wissen wir, dass dort
keine Menschen sind. Es sind schnell wechselnde projizierte Bilder auf einem
Bildschirm und dies gibt uns die Illusion, dass da Menschen sind, die handeln.
Diese Bilder sind lediglich verschiedene Farben, die durch das Sinnesorgan
Auge erscheinen. Aufgrund dessen, was wir sehen, denken wir an Konzepte,
wir denken an Menschen und Dinge. Das gleiche passiert im wirklichen Leben.
Sehen sieht nur ein sichtbares Objekt, aber wir halten das, was wir sehen, fir
Menschen oder Dinge, die dauerhaft sind. Menschen sind im letztendlichen
Sinn nicht wirklich, egal ob wir sie auf einem Bildschirm oder in der Welt um

166



uns herum sehen. Die Welt mit Menschen, Lebewesen oder Dingen ist im
konventionellen Sinn wirklich.

Der Buddha lehrte, dass es letztendliche Wahrheit und konventionelle
Wabhrheit gibt. Wir missen nicht vermeiden an konventionelle Wahrheiten, an
Konzepte von Menschen und Dingen zu denken. Wir konnten unser tagliches
Leben nicht flihren, ohne in Konzepten zu denken und mit ihnen umzugehen.
Wir mussen auf die Menschen achten, denen wir in unserem sozialen Leben
begegnen, wir kdnnen ihnen nicht helfen, ohne sie in Form von Konzepten zu
sehen. Wenn wir GroRzligigkeit entfalten, miissen wir an das Geschenk den-
ken, das wir geben wollen, und an die Menschen, denen wir das Geschenk
machen. Wir kénnten Freundlichkeit und Mitgefiihl nicht entwickeln, ohne an
die Menschen zu denken. Jedoch sollten wir den Unterschied zwischen konven-
tioneller und letztendlicher Wahrheit kennen.

Rechtes Verstandnis kann so entwickelt werden, dass man weil}, wann ein
paramattha-dhamma, eine letztendliche Wirklichkeit, das Objekt von citta ist
und wann ein Konzept. Wenn wir wissen, dass diese Person oder jenes Ding da
ist, sollten wir uns bewusst sein, dass citta entstanden ist und in diesem
Moment ein Konzept erkennt. Das citta, das an ein Konzept denkt, ist ein
paramattha-dhamma, das Konzept selbst ist es nicht. In unserem taglichen
Leben ist das Objekt von citta entweder ein paramattha-dhamma oder ein
Konzept. Die cittas, die Sinnesobjekte durch die sechs Tore erfahren, erfahren
paramattha-dhammas, aber wenn satipatthana nicht entwickelt ist, weiR man
nicht, dass ripas wie ein sichtbares Objekt oder Ton paramattha-dhammas
sind. Wenn satipatthdna entwickelt wird, ist ein paramattha dhamma das
Objekt des Gewahrseins, kein Konzept.

Nur paramattha-dhammas haben die Merkmale von Unbestdndigkeit, von
dukkha und von anattd, Nicht-Selbst, die so wie sie sind erkannt werden sollten
damit die Geistesbefleckungen ausgemerzt werden kénnen. Wir kbnnen mit
kusala citta oder mit akusala citta an Konzepte denken. Der Buddha und die
Arahats dachten auch an Konzepte, aber waren dadurch nicht verblendet, sie
hatten aufgrund ihrer keine Geistesbefleckungen. Wenn wir uns an Konzepte
klammern und sie fiir Dinge halten, die wirklich existieren, die bestdndig sind
oder ein Selbst, dann sind wir verblendet. Das Festhalten an Konzepten wie
Person oder Selbst fiihrt zu vielen anderen Arten von Geistesbefleckungen, es
fUhrt zu viel Leid.

Wenn jemand eine geliebte Person verloren hat, scheint er mit seinen Erin-
nerungen an die geliebte Person zu leben, er lebt mit seinen Traumen, mit einer
Illusion. Aber auch wenn ein geliebter Mensch noch lebt, leben wir mit unseren

167



Traumen. Wir halten die Person, die wir zu sehen, zu héren oder zu beriihren
glauben, fir Wirklichkeit. Jemand, der in eine andere Person verliebt ist, ist in
Wirklichkeit in ein Konzept verliebt, eine Vorstellung, die er sich von dieser
Person macht, in ein idealisiertes Bild, das er von dieser Person hat. Er hat
vielleicht kein Verstdandnis von Wirklichkeiten, von den verschiedenen cittas,
die aufgrund fiir sie geeigneter Bedingungen entstehen. Wenn wir an andere
Menschen denken und Erwartungen an sie haben, die nicht wahr werden
kénnen, fuhrt dies zu Leid.

Wir haben von ndma und ridpa und von den Bedingungen fiir ihr Entstehen
gelernt, aber theoretisches Verstandnis reicht nicht aus. Wir sollten die letzt-
endlichen Wirklichkeiten im taglichen Leben betrachten. Wir vergessen gern,
dass das Sehen nur eine bedingte Wirklichkeit ist und dass das sichtbare Objekt
nur eine bedingte Wirklichkeit ist, und deshalb lassen wir uns leicht von Sinnes-
eindriicken mitreiRen. Es ist nitzlich, sich daran zu erinnern, dass das Sehen,
Horen und die anderen Sinneswahrnehmungen vipdka cittas sind, cittas, die
Resultate von kamma sind. Sie entstehen auf ihren entsprechenden Grund-
lagen, vatthus, die ebenfalls von kamma erzeugt sind. Diese Grundlagen mus-
sen vor den Sinneswahrnehmungen entstehen und sie bedingen diese durch
eine vorherentstehende Grundlagen-Bedingung. Das sichtbare Objekt und die
anderen Sinnesobjekte sind ripas, die ebenfalls vor den Sinneswahrnehmun-
gen entstehen missen und die diese durch die Bedingung der Vorherent-
stehungs-Anwesenheit bedingen. Jede Wirklichkeit, die entsteht, tut dies auf-
grund des Zusammentreffens verschiedener Bedingungen, die auf sehr kom-
plizierte Weise zusammenwirken. Wir sollten nicht versuchen, all die unter-
schiedlichen Bedingungen fiir das Erscheinen von ndma und ripa genau zu
bestimmen. Das Studium der verschiedenen Bedingungen hilft uns jedoch zu
verstehen, dass es niemanden gibt, der die Wirklichkeiten kontrollieren kann,
dass Wirklichkeiten aufgrund ihrer eigenen Bedingungen entstehen. Niemand
kann Sehen zum Entstehen bringen. Sehen gab es auch in friiheren Leben und
auch in den nachsten Leben wird es Sehen geben. Sehen sieht nur sichtbare
Objekte. Das Objekt des Sehens ist immer dasselbe, ein sichtbares Objekt, aber
das Denken denkt auf verschiedene Weise liber das nach, was gesehen wurde:
mit Unwissenheit oder mit rechtem Verstandnis.

Wir selber und andere Menschen waren in frilheren Leben unterschiedliche
Wesen mit unterschiedlichen Denkweisen, und wir werden in den kommenden
Leben wieder anders sein. Wir denken mit cittas, die durch die Wurzel-Bedin-
gung, hetu-paccaya, bedingt sind, und diese cittas kobnnen akusala hetus oder
sobhana hetus haben. Aufgrund dessen, was gesehen oder gehort ist, gibt es
Gluck oder Leid, und wir erkennen die Wirklichkeiten nicht. Wenn wir auf eine

168



Wirklichkeit achtsam sind, wie sie durch eines der sechs Tore erscheint, werden
wir den Unterschied kennen zwischen den Momenten der Achtsamkeit auf
eine Wirklichkeit und den Momenten des Denkens an ein Bild als ein ,Ganzes”,
eine Person oder ein Ding.

Wenn es rechtes Verstandnis einer Wirklichkeit gibt, wie eine nach der anderen
erscheint, erwarten wir nicht, dass sich andere Menschen so verhalten, wie wir
es gerne hatten. Jemand mag uns beleidigen, aber wenn wir die Bedingungen
fur die auftretenden Phanomene verstehen, werden wir weniger dazu tendie-
ren, dieser Person die Schuld zu geben. Wenn zu uns Worte des Lobes oder des
Tadels gesprochen werden, ist das Horen des Tons vipdka citta, ein Resultat,
das durch kusala kamma oder akusala kamma hervorgerufen wird. Wenn wir
Gber die Bedeutung der an uns gerichteten Worte nachdenken, fiihrt das leicht
dazu, dass Geistesbefleckungen entstehen.

Wie wir gesehen haben, kann sogar kusala eine natiirliche, entscheidende
Unterstiitzungs-Bedingung, pakatipanissaya-paccaya, fir akusala sein®®,
Wenn wir gute Taten vollbringen, neigen wir dazu, an ,unserem kusala“ anzu-
haften, wir wollen ein ,guter Mensch” sein. Durch das Studium der Bedingun-
gen lernen wir, dass es viele Faktoren gibt, die akusala citta bedingen kénnen.
Sinnesobjekte kdnnen akusala citta durch die Objekt-Bedingung, die Objekt-
Vorherrschafts-Bedingung oder die entscheidende Objekt-Unterstiitzungs-Be-
dingung®®® bedingen. Akusala Wurzeln, hetus, bedingen akusala citta durch die
Wurzel-Bedingung, hetu-paccaya*®®. Wenn akusala citta auftritt, gibt es nicht
nur ein solches citta, sondern sieben, da jedes javana citta das nachste durch
die Wiederholungs-Bedingung, dsevana-paccaya, bedingt'®l. Wenn lobhamiila
citta entsteht, kann es das Objekt von lobhamdla citta werden, das in einem
anderen Prozess entsteht, weil wir es genieRen lobha zu haben, besonders
wenn es von einem angenehmen Gefihl begleitet ist. Wir haufen Anhaftung
von Leben zu Leben an; jetzt entstehender lobha ist eine natiirliche, entschei-
dende Unterstiitzungs-Bedingung fiir das Entstehen von lobha in der Zukunft.
Wir kdnnen unsere Anhaftung bedauern und dann ist Anhaftung das Objekt
eines dosamdila citta mit Bedauern. Da wir eine solch groBe Menge von Geis-
tesbefleckungen angeh&uft haben, wird unsere Rede haufiger von akusala citta
als von kusala citta erzeugt. Wir haften an Sprache an und halten sie fiir unser
Selbst und ,,meine” Sprache. Wie wir jedoch gesehen haben, ist es citta, das
das riipa sprachliche AuBerung erzeugt, und es entsteht zur gleichen Zeit. Es

158 Siehe Kapitel 9.

159 Siehe die Kapitel 3, 4 und 8.
160 Siehe Kapitel 2.

161 Siehe Kapitel 11.

169



gibt kein Selbst, das sich entscheidet zu sprechen und das Entstehen der
Sprache verursacht. Citta, das ripa erzeugt, bedingt rdpa auf viele ver-
schiedene Weisen: Zusammenentstehungs-Bedingung'®?, Grundlagen-Bedin-
gung'®, Nahrungs-Bedingung®, Fihigkeits-Bedingung®, zusammenentsteh-
ende Nicht-Verbindungs-Bedingung, zusammenentstehende Anwesenheits-
Bedingung und Nicht-Verschwundenseins-Bedingung!®®. Wenn kusala citta
oder akusala citta ripa erzeugt, zum Beispiel das ripa der sprachlichen
AuRerung, bedingen die begleitenden Wurzeln dieses ripa durch die Wurzel-
Bedingung®’. Wenn citta ein vorherrschender Faktor unter den vier Faktoren
ist, die eine zusammenentstehende Vorherrschafts-Bedingung!®® sein kénnen,
so bedingt es das von ihm erzeugte ripa als zusammenentstehende Vorherr-
schafts-Bedingung. Das Studium der Bedingungen macht uns klarer, dass unser
Leben aus fliichtigen Phdnomenen besteht, die aufgrund ihrer eigenen Bedin-
gungen entstehen, und dass es kein Selbst gibt, das die Ereignisse unseres
Lebens kontrollieren kénnte.

Es gibt viele Faktoren, die jetzt und auch in Zukunft akusala bedingen. Indem
wir diese Bedingungen kennenlernen, erlangen wir ein besseres Verstandnis
fir die Gefahr der Anhaufung von akusala. Wenn wir verstanden haben, dass
akusala zu dukkha fihrt, werden wir den Zweck des Dhamma-Studiums nicht
vergessen: die Entwicklung von rechtem Verstandnis, das zur Ausmerzung des
Anhaftens an der falschen Ansicht eines Selbst und aller Geistesbefleckungen
fahrt.

Das Studium der Bedingungen hilft uns, die Faktoren besser zu verstehen, die
dazu fuihren, dass wir uns weiterhin im Kreislauf von Geburt und Tod befinden.
Aufgrund von Unwissenheit und Anhaftung muss das Leben weiter und weiter
gehen, bis die Ursache der Wiedergeburt beseitigt werden kann. Es gibt kein
Selbst, das sich fir den Kreislauf von Geburt und Tod entschieden hat, und es
gibt kein Selbst, das die Ursache der Wiedergeburt ausschalten kann. Alles

162 Siehe Kapitel 6.

163 Siehe Kapitel 7.

164 Siehe Kapitel 13. Citta ist eine der drei geistigen Nahrungen und kann als solche rdpa durch die
Nahrungs-Bedingung hervorbringen.

165 Siehe Kapitel 14. Citta ist Geist-Fahigkeit, manindriya, und kann als solche ripa durch die
Fahigkeits-Bedingung bedingen.

166 Siehe fir diese letzten drei Bedingungen Kapitel 17.

167 Siehe Kapitel 2.

168 Siehe Kapitel 4. Chanda, der Wunsch-zu-tun, viriya, Energie, citta und vimamsa, Erwagung oder
Erforschung von dhamma, sind vier Faktoren, die eine zusammenentstehende Vorherrschafts-
Bedingung sein kdnnen. Nur javana cittas, die mindestens von zwei Wurzeln begleitet sind,
kénnen eine Vorherrschafts-Bedingung sein.

170



geschieht gemaR Bedingungen, aber dies sollte nicht zu Entmutigung fiihren.
Wenn wir den Dhamma horen und ihn griindlich durchdenken, lernen wir die
richtigen Bedingungen zu entwickeln, die zum Ende von dukkha fuhren.

Wir lesen im Sela-Sutta der Gruppierten Sammlung (SN 5.9), wie Mara Bhik-
khunt Sela bei Savattht ansprach:

,Von wem wurde denn diese Marionette menschlicher Form geschaffen?
Wo ist der Hersteller der Puppe?

Woher kommt die Puppe?

Wo hort die Puppe auf?”

Bhikkhunt Sela antwortete:

,Diese Puppe ist nicht selbst gemacht,

Dieses Ubel wird auch nicht von einem anderen gemacht.
Sie ist abhdngig von einer Ursache entstanden.

Mit der Auflosung der Ursache wird sie zu Ende gehen.
Wie wenn ein Samen in ein Feld gesat wird,

er in Abhangigkeit von zwei Faktoren wachst:

Er benétigt beides, die Nahrstoffe des Bodens

und Feuchtigkeit,

Genauso sind die Daseinsgruppen, Elemente

und die sechs Sinnes-Grundlagen'®®

abhangig von einer Ursache entstanden;

mit der Auflésung der Ursache werden sie verléschen.”

Da merkte Mara, der Bose: Bhikkhunt Sela kennt mich,
und verschwand auf der Stelle traurig und enttduscht.

169 gyatanas

171






Wenn ein Sinnesobjekt, das rdpa ist, auf eines der Sinnesorgane auftrifft, wird
es von mehreren in einem Sinnestor-Prozess entstehenden cittas erfahren.
Riapa dauert so lange wie siebzehn citta-Momente und fallt dann weg. Wenn
ripa im Moment des ,,vergangenen bhavanga” entsteht und wenn der Sinnes-
tor-Prozess der cittas seinen vollen Lauf nimmt, gibt es vom ,vergangenen
bhavanga“ an gerechnet siebzehn Momente von citta. Dies sind die folgenden

Anhang 1

Sinnestor-Prozess und Geisttor-Prozess der cittas'’®

siebzehn citta-Momente:

1.
2.

10.
11.
12.
13.

atita-bhavanga (vergangenes bhavanga)
bhavanga calana (vibrierendes bhavanga)

bhavangupaccheda (anhaltendes bhavanga, das letzte bhavanga,
das entsteht, bevor das Objekt durch das Sinnestor erfahren wird)

am Finf-Sinnestor aufmerkendes Bewusstsein (paficadvaravajjana
citta), das ein kiriya citta ist

Sinneswahrnehmung (dvi-pafica vififiana, Sehbewusstsein, usw.),
die ein vipaka citta ist

empfangendes Bewusstsein (sampaticchana citta), das ein vipaka
citta ist [Rezeptiv-Bewusstsein]

prifendendes Bewusstsein (santirana citta), das ein vipdka citta ist
[Pruf-Bewusstsein]

bestimmendes Bewusstsein (votthapana citta), das ein kiriya citta ist
[Feststell-Bewusstsein]

javana citta (Antrieb, ,,Impulsion”, kusala citta oder akusala citta im
Fall von Nicht-Arahats) [Impulsiv-Bewusstsein]

170 Anmerk. d. Ubers.: An einigen Stellen wurden die im Deutschen gebrauchlicheren Ubersetzun-

gen des Ehrw. Nyanatiloka in eckigen Klammern eingefiigt.

173



14. nn
15. nn

16. registrierendes Bewusstsein (taddrammana citta), das ein vipaka
citta ist [Registrier-Bewusstsein]

17. registrierendes Bewusstsein

Ein Sinnestor-Prozess ldauft nicht immer in vollem Umfang ab. Wenn ein riipa
auf einen der Sinne einwirkt, kann es vorkommen, dass mehr als drei bhavarnga
cittas vergehen, bevor das am Sinnestor aufmerkende Bewusstsein entsteht,
und dann kann der Prozess nicht seinen vollen Lauf nehmen, sondern er wird
friher abgebrochen, da ripa nicht langer als siebzehn citta-Momente dauern
kann. Das riipa kann weggefallen sein, bevor das tadarammana citta entstehen
sollte, und in diesem Fall sind die javana cittas die letzten cittas des Prozesses.
Der Prozess der cittas, die riipa erfahren, kann auch mit dem votthapana citta,
dem bestimmenden Bewusstsein, seinen Lauf beenden, und dann entstehen
gar keine javana cittas. Oder es kann vorkommen, dass das ,vibrierende
bhavanga“ (bhavanga calana), das vergangene bhavanga (atita-bhavanga)
ablost, dass aber das anhaltende bhavanga (bhavangupaccheda) — das letzte
bhavanga, bevor der Strom der bhavanga cittas angehalten wird und ein
Sinnestor-Prozess beginnt — nicht entsteht und dann kann es keinen Sinnestor-
Prozess geben. In diesem Fall gibt es einen , vergeblichen Lauf”.

Nachdem ein Sinnesobjekt durch ein Sinnestor erfahren wurde, wird es durch
das Geisttor erfahren, und dann ist dieses Objekt einfach weggefallen. Bevor
der Geisttor-Prozess beginnt, gibt es bhavariga cittas, und die letzten beiden
von ihnen sind speziell mit einem Namen bezeichnet. Die folgenden cittas
entstehen:

— bhavanga calana (vibrierendes bhavanga)

— bhavangupaccheda (das in diesem Fall das Geisttor ist, durch das die
cittas des Geisttor-Prozesses das Objekt erfahren werden)

— am Geisttor aufmerkendes Bewusstsein (mano-dvaravajjana citta),
das ein kiriya citta ist

— 7 javana cittas
— 2 tadarammana cittas (die entstehen kdnnen, aber nicht miissen).

Nachdem der Geisttor-Prozess abgeschlossen ist, treten wieder bhavanga
cittas auf.

174



Anhang 2

Anhang zu Kapitel 4,
zusammenentstehende Vorherrschafts-Bedingung.'’!

Die cittas, die fir die begleitenden dhammas, die cetasikas und das Geist-ge-
zeugte ripa, eine zusammenentstehende Vorherrschafts-Bedingung sein kon-
nen, sind die cittas, die im Prozess der cittas die Funktion von javana (Antrieb,
Impuls) ausiiben und von mindestens zwei Wurzeln, hetus, begleitet werden.

Insgesamt gibt es 55 Arten von citta, die die Funktion von javana ausfiihren
kénnen, aber eine davon wird nicht von hetus begleitet, namlich das lachelnde
Bewusstsein des Arahat (hasituppdda citta). Dies ist ein ahetuka kiriya citta,
das die Funktion von javana ausiibt'’?, aber da es aghetuka ist, ohne Wurzeln,
kann es keine vorherrschende Bedingung sein. Die beiden Arten von mohamiila
citta, in Unwissenheit wurzelnde cittas, konnen ebenfalls keine vorherrschen-
de Bedingung sein, da sie moha als einzige Wurzel haben. So gibt es von den
55 Arten von citta, die die Funktion von javana erfillen kdnnen, 52 Arten von
citta, die vorherrschend sein kénnen. Es sind die folgenden:

— 8 lobhamiila cittas, in Anhaftung [Gier] wurzelnde cittas

— 2 dosamdiila cittas, in Aversion [Hass] wurzelnde cittas

— 8 mahdakusala cittas [groRRes heilsames Bewusstsein]

— 8 mahadkiriya cittas [groRes funktionales Bewusstsein]

— 5 ripavacara kusala cittas [heilsames Bewusstsein der feinkorper-
lichen Sphare]

— S5 ripavacara kiriya cittas [funktionales Bewusstsein der feinkorper-
lichen Sphare]

— 4 arapadvacara kusala cittas [heilsames Bewusstsein der unkorper-
lichen Sphare]

— 4 ardapdavacara kiriya cittas [funktionales Bewusstsein der unkorper-
lichen Sphare]

— 4 magga cittas (Pfadbewusstsein, lokuttara kusala citta)

— 4 phala cittas (Fruchtbewusstsein, lokuttara vipaka citta)

171 Anmerk. d. Ubers.: An einigen Stellen wurden die im Deutschen gebrauchlicheren Ubersetzun-
gen des Ehrw. Nyanatiloka in eckigen Klammern eingefligt.

172 Arahats lachen nicht laut, weil sie keine Anhaufungen fiir Lachen haben, sie ldcheln nur. Wenn
sie lacheln, kann dies durch sobhana kiriya citta (kiriya citta begleitet von heilsamen Wurzeln)
oder durch ahetuka kiriya citta motiviert sein, welches hasituppada citta genannt wird. Dies ist
die einzige Art von ahetuka kiriya citta, das die Funktion von javana erfiillen kann.

175



Von den acht Arten von lobhamdiila cittas sind vier von falscher Ansicht, ditthi,
begleitet, und vier sind ohne falsche Ansicht, vier werden von angenehmen
Gefiihlen begleitet und vier von indifferenten Geflihlen, vier sind spontan und
vier sind angeregt (von jemand anderem oder von einem selbst veranlasst).
Von den zwei Arten des dosamdila citta ist eine Art spontan und eine angeregt.

Von den acht Arten von mahakusala cittas (kusala cittas der Sinnessphére) und
von den acht Arten von mahakiriya cittas (kiriya cittas des Arahat, die zur
Sinnessphare gehoren) gibt es jeweils vier von den acht Arten, die von paiifia
begleitet sind, und vier, die nicht von paffia begleitet sind, vier, die von ange-
nehmem Gefiihl begleitet werden, und vier, die von indifferentem Gefihl
begleitet werden, vier, die spontan sind, und vier, die angeregt sind.

Die flinf Arten von ripavacara cittas (kusala cittas und kiriya cittas des Arahat)
sind jhana cittas, die den funf Stufen von rapa-jhana entsprechen, und die vier
Arten von aripavacara cittas (kusala cittas und kiriya cittas des Arahat) sind
jhana cittas, die den vier Stufen von aridpa-jhdna entsprechen. Alle jhéna cittas
werden von pafifid begleitet. Wenn jhdna entwickelt wird, muss es einen der
vier vorherrschenden Faktoren geben, der die begleitenden dhammas durch
eine Vorherrschafts-Bedingung bedingt.

Es gibt vier Arten von magga cittas, lokuttara kusala cittas, die nibbana erfah-
ren und den vier Stufen der Erleuchtung entsprechen. Die vier Arten von phala
cittas sind lokuttara vipdka cittas, die Resultate der magga cittas. Alle lokuttara
cittas werden von pafifia begleitet. Das magga citta wird innerhalb des citta-
Prozesses, in dem Erleuchtung erlangt wird, unmittelbar vom phala citta abge-
I6st. Das phala citta ist die einzige Art von vipdka citta, das die Funktion von
javana ausfihrt, und daher kann es vorherrschend sein. Lokuttara citta ent-
steht nicht ohne zusammenentstehende Vorherrschafts-Bedingung.

Es gibt also 52 Arten von cittas, die die Funktion von javana ausiiben und die
Vorherrschafts-Bedingung fiir die begleitenden dhammas, die cetasikas und
Geist-gezeugtes ripa, sein kénnen. Wenn die Faktoren chanda oder viriya vor-
herrschende Bedingung sind, kdnnen sie nur mit diesen Arten von javana cittas
entstehen. Der Faktor vimamsa, Erforschung des Dhamma, ist das cetasika
paffid, und wie wir gesehen haben, entsteht dieser nicht bei allen sobhana
cittas der Sinnessphare; alle jhdna cittas und alle lokuttara cittas sind jedoch
von panna begleitet. Vimamsa kann nur dann Vorherrschaft-Bedingung sein,
wenn sie von den mit pafifig verbundenen javana cittas begleitet wird.

176



Anhang 3
Anhang zu Kapitel 11, Wiederholungs-Bedingung.'”

Die javana cittas, die eine Wiederholungsbedingung sein kdnnen, sind die
folgenden:

— 8 lobhamiila cittas, in Anhaftung [Gier] wurzelnde cittas

— 2 dosamdiila cittas, in Aversion [Hass] wurzelnde cittas

— 2 mohamiila cittas, in Unwissenheit [Verblendung] wurzelnde cittas

— 8 mahdkusala cittas [grolRes heilsames Bewusstsein]

— 8 mahdkiriya cittas [groRes funktionales Bewusstsein]

— 1 hasituppada citta (ahetuka kiriya citta, lacheln-hervorrufendes
citta des Arahat)

— 5 rdpdvacara kusala cittas [heilsames Bewusstsein der feinkdrper-
lichen Sphare]

— S ripdvacara kiriya cittas [funktionales Bewusstsein der feinkorper-
lichen Sphare]

— 4 ardpdvacara kusala cittas [heilsames Bewusstsein der unkorper-
lichen Sphare]

— 4 ardpdvacara kiriya cittas [funktionales Bewusstsein der unkorper-
lichen Sphare]

Im Prozess, in dem jhana erlangt wird, entstehen nach dem am Geisttor auf-
merkenden Bewusstsein (mano-dvaravajjana citta) zunachst kamavacara cit-
tas, bevor jhana citta auftaucht. Dies sind im Fall von Nicht-Arahats maha-
kusala cittas, die das Meditationsobjekt durch das Geisttor erfahren. Diese
cittas sind:

— parikamma, vorbereitendes Bewusstsein

— upacadra, was Ndhe oder Zugang bedeutet [Angrenzung]

— anuloma, Konformitat oder Anpassung

— gotrabhid, Abstammungs-Wechsel, der die Sinnessphare Giberwindet
[Reifemoment]

Jedes von ihnen ist eine Wiederholungs-Bedingung fiir das nachste, und das
letzte mahdkusala citta in diesem Prozess, gotrabhi, bedingt das jhdna citta
durch eine Wiederholungs-Bedingung.

173 Anmerk. d. Ubers.: An einigen Stellen wurden die im Deutschen gebrauchlicheren Ubersetzun-
gen des Ehrw. Nyanatiloka in eckigen Klammern eingefiigt.

177



Im Prozess, in dem Erleuchtung erlangt wird, gibt es nach dem mano-dvara-
vajjana citta drei mahdkusala cittas begleitet von pafifia, die die in diesem
Moment erscheinende Wirklichkeit klar als unbestandig, dukkha oder anatta
erkennen. Diese mahakusala cittas sind:

— parikamma, vorbereitendes Bewusstsein

— upacara, Anndherung oder Zugang [Angrenzung]

— anuloma, Konformitat oder Anpassung

— auf anuloma folgt gotrabhd, der Abstammungs-Wechsel [Reife-
moment], das letzte kdmavacara kusala citta, bevor lokuttara cittas
entstehen. Der Abstammungs-Wechsel erfahrt nibbana.

Jedes dieser mahakusala cittas ist Wiederholungs-Bedingung fir das nachste.
Das letzte mahakusala citta, der ,,Abstammungs-Wechsel”, der vor dem magga
citta entsteht, bedingt das magga citta durch eine Wiederholungs-Bedingung,
aber das magga citta selbst ist keine Wiederholungs-Bedingung fiir das phala
citta. Das phala citta, das ein vipdka citta ist, ist auch keine Wiederholungs-
Bedingung.

Also gibt es 29 kamavacara cittas, cittas der Sinnessphare, und 18 jhdna cittas,
die eine Wiederholungs-Bedingungen sein kénnen. Die lokuttara kusala cittas,
magga cittas, und die lokuttara vipaka cittas, phala cittas, sind ausgeschlossen.

178



Abhidhamma

adhipati-paccaya
adosa
ahara-paccaya
ahetuka cittas

ajivaduccarita virati
akasanafcayatana

akiriya-ditthi
akusala citta
akusala kamma
akusala

alobha

amoha

anagami
anantara-paccaya
anantarika kamma
anatta

anicca

anfiamafifa-paccaya
anfindriya

apo-dhatu
Arahat

arammana

Glossar /4

die hoheren Lehren des Buddhismus, Lehren (ber
letztendliche Wirklichkeiten
Vorherrschafts-Bedingung

Nicht-Aversion [Hasslosigkeit]

Nahrungs-Bedingung

nicht begleitet von ,schonen Wurzeln“ oder
unheilsamen Wurzeln [wurzellose cittas]
Enthaltung von falschem Lebenserwerb

Sphare des grenzenlosen Raumes, die Meditation,
das Objekt des ersten immateriellen jhana citta

die Ansicht, dass es so etwas wie kamma nicht gibt
unheilsames Bewusstsein

schlechte Tat

unheilsam, ungeschickt

Nicht-Anhaftung, GroRzligigkeit [Gierlosigkeit]
[Nicht-Verblendung, Unverblendung] Weisheit oder
Verstandnis

Nicht-Wiederkehrer, Person, die die dritte Stufe der
Erleuchtung erreicht hat, er hat keine Aversion
(dosa)

Angrenzungs-Bedingung

abscheuliche Verbrechen [héllische Taten mit
unmittelbarem Ausgang]

Nicht-Selbst

Unbestandigkeit.

Gegenseitigkeits-Bedingung

die Fahigkeit der endgiiltigen Erkenntnis, die im
Moment des Fruchtbewusstseins (phala citta), des
sotdapanna entsteht, und die auch das magga citta
und das phala citta des sakaddagamri und anagami,
und das magga citta des Arahat begleitet
Wasser-Element oder Kohdsion

edle Person, die die vierte und letzte Stufe der Er-
leuchtung erlangt hat

Objekt, das vom Bewusstsein erkannt wird

174 Anmerk. d. Ubers.: An einigen Stellen wurden die im Deutschen gebrauchlicheren Ubersetzun-
gen des Ehrw. Nyanatiloka in eckigen Klammern eingefiigt.

179



ariya

asevana-paccaya

atthi-paccaya

avigata-paccaya

balas
bhanga khana

bhavangupaccheda

bhikkhu
bhikkhunt
bhdmi
bodhisatta

brahma

Buddha

Buddhaghosa

cakkhu
cakkhu-dhatu
cetana
chanda

citta

cuti citta
dana

ditthi
domanassa

dosa
gotrabh

hadaya-vatthu

hasituppada citta

edle Person, die Erleuchtung erlangt hat
Wiederholungs-Bedingung
Anwesenheits-Bedingung
Nicht-Verschwundenseins-Bedingung

Krafte, Starken

Auflésungsmoment des citta

anhaltendes bhavanga, letztes bhavanga citta bevor
ein citta-Prozess beginnt

Monch

Nonne

Existenz oder Ebene des citta [Daseinsebene]
bestimmt, ein Buddha zu werden [Erleuchtungs-
wesen]

himmlisches Wesen, das als Resultat der Erlangung
von jhdna in der Brahma-Welt geboren wurde
vollstandig erleuchtete Person, die die Wahrheit
ganz allein, ohne die Hilfe eines Lehrers, entdeckt
hat

der grolRte Kommentator des Tipitaka, Autor des
Visuddhimagga im 5. Jh. n. Chr.

Auge

Augen-Element [Seh-Organ-Element]

Wille, Absicht

,Wunsch-zu-tun” [Absicht]

Bewusstsein, die Wirklichkeit, die ein Objekt kennt
oder erkennt

Sterbebewusstsein, Todesbewusstsein
GroRzligigkeit, Geben

falsche Ansicht, verzerrte Sicht der Wirklichkeiten
unangenehmes Gefiihl [Kummer / geistig leidvolles
Gefihl]

Aversion, [Hass] oder Ubelwollen
Abstammungs-Wechsel [Reifemoment], das letzte
citta der Sinnessphare, bevor jhdna, Vertiefung,
oder Erleuchtung erlangt wird

Herz-Grundlage, das ripa, das die Ursprungsebene /
der Entstehungsort der cittas, auBer den Sinnes-
wahrnehmungen, ist.

Lacheln-hervorrufendes Bewusstsein eines Arahats

180



hetu

hiri
iddhipadas
indriya

indriya-paccaya
issa

jati

javana

javana citta

jhana

jhana-paccaya
jivha-vinnana
jivitindriya
kama

kamavacara cittas

kamma
kamma patha

kamma-paccaya
kaya

khandhas

Wurzel, die das citta ,schon” oder ,unheilsam”
werden lasst

moralische Scham [Schamgefiihl]

vier ,,Wege zum Erfolg” [Machtfahrten]

Fahigkeit. Einige sind ridpas wie die Sinnesorgane,
andere sind ndmas wie das Gefiihl. Die fiinf ,spiri-
tuelle Fahigkeiten” sind heilsame Fahigkeiten, die
kultiviert werden sollten, ndmlich: Vertrauen, Ener-
gie, Achtsamkeit, Konzentration und Weisheit.
Fahigkeits-Bedingung

Neid

Geburt, Natur, Klasse (der cittas)

Antrieb, der durch das Objekt lauft [Impulsiv-
moment]

cittas, die ,durch das Objekt laufen’, kusala citta
oder akusala citta im Fall von Nicht-Arahats [Impul-
siv-Bewusstsein]

Vertiefung, die durch die Entwicklung von Ruhe
erlangt werden kann

Jhana-Bedingung

Schmeckbewusstsein

Lebensfahigkeit oder Vitalitat

Sinnesgenuss oder die fiinf Sinnesobjekte
[Sinnlichkeit]

cittas der Sinnessphare

Absicht oder Wille; durch Willen motivierte Hand-
lung [Wirken]

Handlung, die durch Koérper, Sprache oder Geist aus-
geflihrt wird und heilsam oder unheilsam sein kann
Kamma-Bedingung

Korper. Kann auch fir den ,geistigen Kérper’ stehen,
die cetasikas.

[Daseinsgruppen] Gruppen von bedingten Wirklich-
keiten, eingeteilt in flinf Gruppen: physische Phano-
mene [Korperlichkeit], Geflihle, Wahrnehmung oder
Erinnerung, Aktivitditen oder Geistesformationen
(cetasikas, die keine Geflihle oder Wahrnehmungen
sind), Bewusstsein.

181



kiriya citta

kukkucca
kusala citta
kusala kamma
lakkhana

lobha
lobhamdila citta
lokiya citta
lokuttara citta
magga

magga citta

magga-paccaya
manasikara
mano

mara

metta
miccha-ditthi
middha

moha

mohamdiila cittas
namakkhandha

nama

natthi-paccaya
nibbana

nissaya-paccaya
oja
paccayas

pacchajata-paccaya
paticcasamuppada

patigha

unwirksames citta, das weder Ursache noch Resultat
ist [kammisch-unabhédngig funktionierendes citta;,
funktionales citta]

Bedauern oder Sorge [Gewissensunruhe]

heilsames Bewusstsein

gute Tat

Merkmal, spezifische oder allgemeine Eigenschaft
Anhaftung, Gier

in Anhaftung [Gier] wurzelndes Bewusstsein
weltliches citta, das nicht nibbana erfahrt
Uberweltliches citta, das nibbana erfahrt

Pfad (achtfacher Pfad)

Pfadbewusstsein, liberweltliches citta, das nibbana
erfahrt und Geistesbefleckungen ausléscht
Pfad-Bedingung

Aufmerksamkeit

Geist, citta, Bewusstsein

,der/das Bose” - alles, was zu dukkha fihrt
liebende Giite

falsche Ansicht

Erstarrung oder Tragheit [Mattheit]

Unwissenheit [Verblendung]

cittas, die in Unwissenheit [Verblendung] wurzeln
Gruppe aller geistigen Phanomene [geistige Daseins-
gruppen]

geistige Phanomene, beinhalten die bedingten na-
mas und auch das unbedingte nama, das nibbana ist
Abwesenheits-Bedingung

unbedingte Wirklichkeit, die Wirklichkeit, die nicht
entsteht und nicht vergeht. Die Zerstérung von Gier,
Hass und Verblendung. Das Todlose. Das Ende des
Leidens.

Abhangigkeits-Bedingung [Grundlagen-Bedingung]
das ripa, das Nahrung ist [Nahrstoff]

Bedingungen

Nachherentstehungs-Bedingung

Abhdngiges Entstehen, das bedingte Entstehen von
Phdanomenen

Abneigung oder Ubelwollen

182



Patthana

pali

pafifna

pafifiatti

paramattha dhamma

pasada ripas

phala citta

phassa

piti
purejata-paccaya
puthujjana

rupa
rapavacara cittas

saddha
sahajata-paccaya
sakadagami

samadhi

samanantara-paccaya
Samatha

sampayutta
sampayutta-paccaya
safifia
sankharakkhandha

sankhara dhamma
Sariputta
sasankharika

Bedingungszusammenhdnge [das Buch der Entste-
hungen] (Conditional Relations), eines der sieben
Blicher des Abhidhamma

die Sprache der buddhistischen Lehren

Weisheit oder Versténdnis

Konzepte, konventionelle Begriffe

Wahrheit im absoluten Sinne: geistige und physische
Phanomene, jedes mit seiner eigenen Charakteristik
[letztendliche Wirklichkeit]

ripas, die in der Lage sind, Sinnesobjekte wie das
sichtbare Objekt, Ton, Geschmack usw. zu empfan-
gen [sensitive Korperlichkeit]

Fruchtbewusstsein, das nibbana erfahrt. Es ist das
Resultat des magga citta, des Pfadbewusstseins.
Kontakt [Sinneseindruck, Bewusstseinseindruck]
Freude, Entziicken, Begeisterung
Vorherentstehungs-Bedingung

»Weltling”, eine Person, die keine Erleuchtung er-
langt hat

physikalische/physische Phdnomene, Wirklichkei-
ten, die nichts erfahren [Kérperlichkeit]

ripa-jhdna cittas, Bewusstsein der feinkdrperlichen
Sphare

Vertrauen

Zusammenentstehungs-Bedingung
Einmal-Wiederkehrer, edle Person, die die zweite
Stufe der Erleuchtung erlangt hat
Konzentration [Sammlung] oder
ekaggata cetasika
Unmittelbarkeits-Bedingung

die Entwicklung von Ruhe
verbunden mit
Verbindungs-Bedingung
Gedachtnis, Erinnerung oder ,,Wahrnehmung*“

alle cetasikas (Geistesfaktoren) auBer Gefiihl und
Gedachtnis [Gruppe der Geistesformationen]
bedingte Wirklichkeit

Der Hauptschiiler des Buddha

veranlasst, angeregt, ermutigt, entweder von einem
selbst oder von jemand anderem

Einspitzigkeit,

183



sati

satipatthana

Satipatthana Sutta

sila
sobhana (citta/cetasika)

somanassa
sotapanna
sukha
sutta
Tathagata

tejo-dhatu
Theravada-Buddhismus

tipitaka

uddhacca

upacara
upanissaya-paccaya
upekkha

vacidduccarita virati
vaci vififatti

Bewusstheit, Nicht-Vergessen, Gewahrsein der
Wirklichkeit durch direkte Erfahrung [Achtsamkeit]
Anwendungen [Grundlagen] der Achtsamkeit. Kann
das cetasika sati bedeuten, das sich der Wirklich-
keiten oder der Objekte der Achtsamkeit bewusst
ist, die als vier Anwendungen der Achtsamkeit
klassifiziert sind: Korper, Gefiihl, citta, dhamma.
Oder es kann die Entwicklung eines direkten Ver-
standnisses der Wirklichkeiten durch Gewahrsein
bedeuten.

Mittlere Sammlung [MN 10] und auch Langere
Sammlung, Digha Nikaya [DN 22]

Sittlichkeit in Handlung oder Rede, Tugend

schén (Bewusstsein/Geistesfaktor), begleitet von
schonen Wurzeln

gluckliches/freudiges Gefiihl [Frohsinn, geistig ange-
nehmes Gefiihl]

Person, die die erste Stufe der Erleuchtung erlangt
hat und die falsche Ansicht tGber die Wirklichkeiten
ausgel6scht hat [in den Strom Eingetretener]
gliicklich, angenehm [Glicksgefiihl]

Teil der Schriften, der Dialoge an verschiedenen
Orten zu verschiedenen Anldssen enthalt [Lehrrede]
wortlich ,,so gegangen”, Beiname des Buddha [der
Vollendete]

Feuer-Element oder Element der Hitze

Die ,Lehre der Alteren”, die ilteste Tradition des
Buddhismus

die Lehren des Buddha [Dreikorb]

Unruhe [Aufgeregtheit, Zerstreutheit]

Zugangs- oder Angrenzungsbewusstsein, das zweite
javana citta in dem Prozess, in dem Vertiefung oder
Erleuchtung erlangt wird

entscheidende Unterstiitzungs-Bedingung [Anlass-
Bedingung]

indifferentes Gefiihl. Kann auch fir Ausgeglichen-
heit oder Gleichmut stehen und dann ist es kein
Gefiihl.

Enthaltung von falscher Rede

das ripa sprachliche AuRerung

184



vasana

vatthu
vayo-dhatu
vedana
vedanakkhandha
Vibhanga

vibhava-tanha
vicara

vicikiccha
vigata-paccaya
vihimsa-vitakka
Vinaya

infiana
vififnana-dhatu
vifinanakkhandha

<.
[0

vipaka-paccaya
vipaka citta

Vipassana

vippayutta
vippayutta-paccaya
viriya

visankara dhamma
Visuddhimagga

vitakka

unangenehme, in der Vergangenheit angesammelte
Gewohnheiten, die nur durch einen Buddha ausge-
merzt werden kénnen. Selbst Arahats, die alle Geis-
tesbefleckungen ausgeldscht haben, kénnen immer
noch eine Art zu sprechen oder zu handeln haben,
die fur andere nicht angenehm ist.

Grundlage, physische Grundlage eines citta
Wind-Element oder das Element der Bewegung
Gefiihl

Gruppe aller Geflihle [Daseinsgruppe der Gefiihle]
,Buch der Analyse”, eines der sieben Biicher des
Abhidhamma

Verlangen nach Nichtexistenz

nachhaltiges Denken oder diskursives Denken
Zweifel

Verschwundenseins-Bedingung

Gedanke, zu schaden

Buch der Disziplin fur die Ménche [Ordensdisziplin]
Bewusstsein, citta

Bewusstseins-Element, das alle cittas umfasst

alle cittas (alles Bewusstsein) [Daseinsgruppe des
Bewusstseins]

Vipaka-Bedingung [Kammawirkungs-Bedingung]
das citta, das das Resultat einer heilsamen Tat
(kusala kamma) oder einer unheilsamen Tat (aku-
sala kamma) ist. Es kann als Wiedergeburtsbewusst-
sein entstehen oder wdhrend des Lebens als Er-
fahrung von angenehmen oder unangenehmen Ob-
jekten durch die Sinne, wie Sehen, Horen usw.
Weisheit, die Wirklichkeiten sieht, wie sie sind [Hell-
blick, Klarblick, Einsicht]

nicht verbunden mit, getrennt von
Nicht-Verbindungs-Bedingung

Energie [Willenskraft, Anstrengung]

unbedingter dhamma (Wirklichkeit)

eine Enzyklopadie der Lehre des Buddha, verfasst
von Buddhaghosa im fiinften Jahrhundert n. Chr.
[Der Weg zur Reinheit]

angewandtes Denken [Gedanken, Gedanken-
fassung]

185






Biicher von Nina van Gorkom

Ins Deutsche iibersetzt:

Abhidhamma im Alltag

Eine Darlegung der letztendlichen Wirklichkeiten im Detail. Abhidhamma be-
deutet héhere Lehre, und der Zweck des Buches ist es, zur richtigen Anwen-
dung des Buddhismus zu ermutigen, um falsche Ansichten und schlieflich alle
Geistesbefleckungen auszurotten.

- erhaltlich beim Abhidhamma-Forderverein e.V.
(siehe https://www.abhidhamma.de, Blicher, Buch-Angebote)

Englisch

- Die folgenden Biicher und andere Artikel kdnnen unter www.zolag.co.uk ein-
gesehen werden. Oder: www.scribd.com (Suche nach zolag).

The Buddha's Path. An Introduction to the doctrine of Theravada.

Buddhism for those who have no previous knowledge. The four noble Truths -
suffering - the origin of suffering - the cessation of suffering - and the way
leading to the end of suffering - are explained as a philosophy and a practical
guide which can be followed in today's world.

Buddhism in Daily Life. A general introduction to the main ideas of Theravada
Buddhism. The purpose of this book is to help the reader gain insight into the
Buddhist scriptures and the way in which the teachings can be used to benefit
both ourselves and others in everyday life.

Abhidhamma in Daily Life. An exposition of absolute realities in detail.
Abhidhamma means higher doctrine and the book's purpose is to encourage
the right application of Buddhism in order to eradicate wrong view and
eventually all defilements.

The World in the Buddhist Sense. The purpose of this book is to show that the
Buddha's Path to true understanding has to be developed in daily life.

Cetasikas. Cetasika means 'belonging to the mind'. It is a mental factor which
accompanies consciousness (citta) and experiences an object. There are 52
cetasikas. This book gives an outline of each of these 52 cetasikas and shows
the relationship they have with each other.

The Buddhist Teaching on Physical Phenomena. A general introduction to
physical phenomena and the way they are related to each other and to mental

187



phenomena. The purpose of this book is to show that the study of both mental
phenomena and physical phenomena is indispensable for the development of
the eightfold Path.

Ubersetzt von Nina van Gorkom

Metta: Loving kindness in Buddhism, by Sujin Boriharnwanaket. An introduc-
tion to the basic Buddhist teachings of metta, loving kindness, and its practical
application in today’s world.

Taking Refuge in Buddhism, by Sujin Boriharnwanaket. Taking Refuge in Bud-
dhism is an introduction to the development of insight meditation.

A Survey of Paramattha Dhammas, by Sujin Boriharnwanaket. A Survey of
Paramattha Dhammas is a guide to the development of the Buddha's path of
wisdom, covering all aspects of human life and human behaviour, good and
bad. This study explains that right understanding is indispensable for mental
development, the development of calm as well as the development of insight.

The Perfections Leading to Enlightenment, by Sujin Boriharnwanaket. The
Perfections is a study of the ten good qualities: generosity, morality, renun-
ciation, wisdom, energy, patience, truthfulness, determination, loving-kind-
ness, and equanimity.

188



Ziele

Abhidhamma-Forderverein e.V.

www.verein.abhidhamma.de
E-Mail: verein@abhidhamma.de

Ziel des Vereins ist es, die Philosophie und Psychologie des Buddhismus (Thera-
vada-Abhidhamma) in Theorie und Praxis im deutschsprachigen Raum bekannt
zu machen, zu fordern und zu vertiefen.

Dieses Ziel wird verwirklicht insbesondere durch:

1. Ubersetzungen der Abhidhamma-Originalwerke, der klassischen Kom-
mentare und neuzeitlicher Blicher und Texte in die deutsche Sprache

2. Verfassung neuer Schriften und Prdsentationen in deutscher Sprache,
Publikationen als Print-Medien oder elektronisch aufbereitet
Pflege und Ausbau von Abhidhamma-Websites

4. Auskunfts- und Kontaktstelle fir Fragen zum Abhidhamma

5. Pflege des wissenschaftlichen Austausches mit Abhidhamma-Lehrern
und -Organisationen

6. Organisation von Abhidhamma-Kursen, -Vortragen und Meditations-
Veranstaltungen (Retreats) auf der Grundlage des Abhidhamma sowie
deren Bewerbung

7. Gewinnung von qualifizierten Abhidhamma-Lehrern, z.B. auch aus
Myanmar, als Referenten fiir Veranstaltungen in Deutschland

8. Finanzielle Unterstitzung oder Auszeichnung von Personen, die sich fir
den Abhidhamma in Deutschland engagieren, mit nachweislich quali-
fizierter Ausbildung und mehrjahrigen Erfahrungen im Abhidhamma

9. Unterstiitzung von Organisationen, Vereinen oder Stiftungen, die den
Abhidhamma unterstitzen.

Projekte

Der Abhidhamma-Forderverein unterstitzt bereits laufende Projekte:

1.

Kurse und Vortrage zum Abhidhamma:

e mit Sayadaw Kusalasami, Ayya Agganyani und Dr. Raimar Koloska in
Deutschland und online

e mit Sayadaw Dr. Nandamalabhivamsa in Myanmar

e mit Bhikkhu Atulafiana aus Sri Lanka (online)

189



Aufsatze, Tabellen und Prasentationen zum Abhidhamma

Druck eigener Publikationen und Ubersetzungen, sowie Nachdruck ver-
griffener Abhidhamma-Bicher

Die deutsche Web-Seite https://www.abhidhamma.de
Die englische Web-Seite https://www.abhidhamma.com

Online-Version Abhidhammattha-Sangaha von Nyanatiloka mit neuen
Tabellen und Grafiken’

Veroéffentlichung der Videos von Abhidhamma-Vortragen:
https://youtube.com/@abhidhammal

Bereits erschienen (dhamma-dana)

Handbuch der Buddhistischen Philosophie (Abhidhammattha-Sangaha)
von Acariya Anuruddha, libersetzt und erliutert von Nyanatiloka Maha-
thera (2. Auflage, 2014)

Dhammasangani — Das Kompendium der Dingwelt. Das erste Buch des
Abhidhamma-Pitaka aus dem Pali libersetzt von Nyanaponika Maha-
thera (2017)

Patthana — Bedingungszusammenhange (Paccayaniddesa & Kusalatti-
ka-Pafihavara), aus dem Pali Gbersetzt und kommentiert von Agganyani
(2. Auflage, 2018)

Fiihrer durch den Abhidhamma-Pitaka, Nyanatiloka Mahathera. Eine
Ubersicht (iber die philosophischen Sammlungen des buddhistischen
Pali-Konons nebst einem Essay zum Paticca-Samuppada. Deutsche
Ubersetzung von Dr. Julian Braun. (2., iberarbeitete Ausgabe 2020)

Abhidhamma im Alltag, Nina von Gorkom. Deutsche Ubersetzung von
Ursula Rottlander-Tavi (1997). Im vorliegenden Buch ist die ,Hohere
Lehre’ des Buddha in verstandlicher Form dargeboten. Der Abhidham-
ma ermutigt zu der eigenen Entdeckung. Er leitet zur Betrachtung der
Wirklichkeiten an, die durch Augen, Ohren, Nase, Zunge, den Kérper und
das Geisttor erfahren werden kénnen, um zu praktisch tiefer Einsicht
bzw. Weisheit zu gelangen.

Abhidhamma, die buddhistische Philosophie, Psychologie und Erfah-
rungslehre, Agganyani (2., erweiterte Auflage 2017)

FuBpfade durch die wilden Nebel des Berges der lllusion. Die Praxis der
Einsichtsmeditation im Licht der elementaren buddhistischen Meta-

190



physik (Abhidhamma), Bhante Sujiva. Deutsche Ubersetzung von Josef
Wilgen (2018)

e Bewusstsein. Sayadaw U Thittila. Eine erweiterte Darstellung des ersten
Kapitels des Abhidhammatthasangaha. Nach Aufzeichnungen eines Kur-
ses in England. Deutsche Ubersetzung des englischen Originals von Josef
Wilgen (2021)

e Bedingte Entstehung (Paticcasamuppada), Nyanatiloka Mahathera
(2018)

e Dhamma-Theorie. Die phdnomenologische Philosophie des Pali-Bud-
dhismus, Prof. Dr. Y. Karunadasa. Aus dem Englischen Ubersetzt von
Wolfgang Neufing. (2020)

e Kamma und seine Frucht. Nyanaponika Thera (Herausgeber). Ausge-
wahlte Essays von Leonard A. Bullen, Nina van Gorkom, Bhikkhu
Nanajivako, Nyanaponika Thera, Francis Story. Wesentliche Aspekte von
kamma werden dabei in Beziehung zur Ethik, Philosophie und
spirituellen Praxis gesetzt. Deutsche Ubersetzung von Wolfgang
Neufing. (2022)

e Samatha und Vipassana, Ashin Nandamalabhivamsa. Analyse und
Hintergriinde der Praxis der zwei Meditationsarten, Samatha (Konzen-
trationsmeditation) und Vipassana (Einsichtsmeditation). Ubersetzt aus
einem urspriinglich burmesischen Dhamma-Vortrag. (2025, Nachdruck
der 2. Auflage von 2018)

Abhidhamma Webseiten

https://www.abhidhamma.de
https://www.abhidhamma.com (Englisch)
https://www.youtube.com/@abhidhammmal
http://www.verein.abhidhamma.de

Spenden

Wenn Sie diese Arbeit unterstiitzen wollen, kénnen Sie auf das folgende Konto
des gemeinnitzigen Abhidhamma-Fordervereins e.V. spenden.

Abhidhamma-Forderverein e.V.
GLS-Bank Miinchen

IBAN: DE85 4306 0967 8221 2145 00
BIC: GENO DE M 1 GLS

191



