
 

 

 

DIE BEDINGTHEIT DES LEBENS 

Ein Überblick über die im Abhidhamma gelehrten  
vierundzwanzig Bedingungen 

 

Nina van Gorkom 
 

Aus dem Englischen übersetzt von Ayya Agganyani 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Titel des englischen Originals: Nina van Gorkom: The Conditionality of Life. 
 An Outline of the Twenty-four Conditions as taught in the Abhidhamma.  
Erschienen 2010 bei Zolag, London (www.zolag.co.uk) 
© by Nina van Gorkom 
 
Deutsche Übersetzung von Ayya Agganyani mit freundlicher Genehmigung 
der Autorin.  
 
© by Abhidhamma-Förderverein e.V., Bruckmühl (2026) 
www.verein.abhidhamma.de 
verein@abhidhamma.de 
 
1. Auflage 2026 
 
 
 
Covergestaltung: Patricia Radlmaier 
Layout: Ayya Agganyani 
Druck:  
 
 

 

  

        



3 

Inhaltsverzeichnis 
 
Vorbemerkung zur deutschen Übersetzung   4 

Vorwort      5 

1. Einleitung     11 

2. Wurzel-Bedingung    19 

3. Objekt-Bedingung    29 

4. Vorherrschafts-Bedingung     39 

5. Angrenzungs- und Unmittelbarkeits-Bedingung   49 

6. Zusammenentstehungs- und Gegenseitigkeits-Bedingung 55 

7. Abhängigkeits-Bedingung    65 

8. Entscheidende Unterstützungs-Bedingung (Teil I)  71 

9. Entscheidende Unterstützungs-Bedingung (Teil II)  79 

10. Vorherentstehungs- und Nachherentstehungs-Bedingung 89 

11. Wiederholungs-Bedingung    97 

12. Kamma- und Vipāka-Bedingung   105 

13. Nahrungs-Bedingung    115 

14. Fähigkeits-Bedingung    123 

15. Jhāna-Bedingung       135 

16. Pfad-Bedingung        145 

17. Drei Paare von Bedingungen    155 

18. Aspekte der 24 Bedingungen   165 

Anhang 1         173 

Anhang 2         175 

Anhang 3         177 

Glossar            179 

Bücher                    187 

Abhidhamma-Förderverein e.V.     189 

 
 

  



4 

Vorbemerkung zur Deutschen Übersetzung 
 
Das englische Buch „The Conditionality of Life“ ist offensichtlich aus Vorträgen 
von Nina van Gorkom entstanden und enthält Wiederholungen und umgangs-
sprachliche Ausdrücke. Ich habe versucht, ihren Vortragsstil in der Übersetzung 
beizubehalten, und habe deshalb nur wenige Korrekturen oder Schönungen 
vorgenommen. Wer Nina van Gorkom gekannt hat, wird sich sicherlich sehr 
lebhaft an ihre Ausdrucks- und Lehrweise erinnern. Ich hatte das Glück, sie 
zweimal in Holland zu treffen und gelegentlich im Austausch mit ihr zu sein, 
auch online. Mit Freude genehmigte sie mir die deutsche Übersetzung und ich 
möchte mich für ihr Vertrauen bedanken. 

Die Pāli-Begriffe habe ich alle kursiv gesetzt, wo nötig korrigiert und in der 
Schreibweise vereinheitlicht sowie das grammatikalische Geschlecht der Pāli-
Substantive verwendet. Die quasi „eingedeutschten“ Begriffe dagegen sind 
großgeschrieben und nicht kursiv.  

Als Referenzen für die zitierten Sutten wurde die heute gebräuchlichere inter-
nationale Abkürzung verwendet, wie sie beispielsweise auch auf www.sutta-
central.net zu finden ist. Die dort eingestellten deutschen Übersetzungen 
wurden benutzt, sofern keine anderen Quellen angegeben sind. Die Zitate aus 
dem Visuddhimagga wurden aus der Übersetzung des Ehrw. Nyanatiloka ent-
nommen, unter Angabe des Kapitels und der in seiner Übersetzung verwen-
deten Paragrafierung. Die Zitate aus dem Paṭṭhāna stammen aus meiner deut-
schen Übersetzung, die u.a. auch auf suttacentral.net zu finden ist oder über 
den Abhidhamma-Förderverein e.V. erhältlich ist (s. Buchende). 

Im Anhang und insbesondere im Glossar habe ich, wo es mir hilfreich erschien, 
die vom Ehrw. Nyanatiloka verwendeten und im deutschen Sprachraum be-
kannten Übersetzungen der Pāli-Ausdrücke in eckigen Klammern ergänzt. Im 
Text finden sich gelegentlich in eckigen Klammern meine Anmerkungen zur 
Übersetzung oder es wurden entsprechende Fußnoten eingefügt. 

Nina van Gorkom ist zum Jahresende 2023 im hohen Alter von 95 Jahren von 
uns gegangen. Ein kleiner Nachruf findet sich hier:  
https://abhidhamma.de/Nachruf_Nina.pdf.  

Möge diese Übersetzung ihr Andenken hochhalten und ihre ihr eigene Art, zu 
lehren und zur Praxis zu ermutigen, bewahren. 
 
Agganyani 
Bruckmühl, im Herbst 2025  



5 

Vorwort 
 
Die Lehre des Buddha über die Bedingungen für das Entstehen der Phänome-
ne unseres Lebens ist im letzten der sieben Bücher des Abhidhamma, dem 
Paṭṭhāna oder „Bedingungszusammenhänge“ dargelegt. In der Nacht, in der 
der Buddha Erleuchtung erlangte, durchdrang er all die verschiedenen Bedin-
gungen für die Phänomene, die entstehen, und er kontemplierte die Abhängige 
Entstehung (paṭiccasamuppāda), die Bedingungen, warum wir im Kreislauf von 
Geburt und Tod sind, und den Weg zur Auflösung dieser Ursachen. Wir erfah-
ren in der Einleitung der Atthasālinī (Darlegung der Bedeutung, dem Kommen-
tar zur Dhammasaṅgaṇī, dem ersten Buch des Abhidhamma), dass der Buddha 
während der vierten Woche nach seiner Erleuchtung im „Juwelen-Haus“ im 
Nord-Westen saß und über den Abhidhamma nachdachte. Später wurde der 
Abhidhamma in sieben Büchern aufgezeichnet. Wir lesen: 

„… Und während er den Inhalt der „Dhammasaṅgaṇī“ kontemplierte, 
sandte sein Körper keine Strahlen aus; und so auch bei der Kontempla-
tion der nächsten fünf Bücher. Aber als er zum „Großen Buch“ kam und 
anfing, die vierundzwanzig universellen Bedingungszusammenhänge zu 
betrachten, fand seine Allwissenheit darin zweifellos ihren Raum. Denn 
wie der große Fisch Timirati-piṅgala nur im großen Ozean mit 84000 
Yojanas an Tiefe Raum findet, so findet seine Allwissenheit ausschließ-
lich im Großen Buch Raum. Strahlen von sechserlei Farbe gingen vom 
Körper des Lehrers aus als er mittels seiner Allwissenheit, die eine sol-
che Gelegenheit gefunden hatte, über den subtilen und schwer ver-
ständlichen Dhamma nachdachte: indigofarbene, goldene, rote, weiße, 
gelbbraune und schillernde…“ 

Die Lehre der Bedingungszusammenhänge ist tief und es ist nicht einfach, das 
Paṭṭhāna zu lesen, aber wir könnten zumindest damit anfangen verschiedene 
Bedingungen zu studieren und sie im täglichen Leben zu überprüfen. Bevor wir 
die Lehren des Buddha kannten, dachten wir über Ursache und Wirkung auf 
spekulative Art und Weise nach. Wir haben vielleicht über den Ursprung des 
Lebens nachgedacht, über den Ursprung der Welt, vielleicht über Ursachen 
und Wirkungen in Bezug auf die Ereignisse des Lebens, aber wir haben die wirk-
lichen Bedingungen für die Phänomene des Lebens nicht durchdrungen. Der 
Buddha lehrte den Weg Verständnis zu entwickeln für das, was im absoluten 
oder letztendlichen Sinn wahr ist. Wir können das Paṭṭhāna nicht verstehen, 
wenn wir den Unterschied zwischen dem im konventionellen Sinn Wirklichen 
und dem im letztendlichen Sinn Wirklichen nicht kennen. Körper und Geist sind 
im konventionellen Sinn real oder wirklich, aber nicht im letztendlichen Sinn. 



6 

Was wir Körper und Geist nennen, sind temporäre Kombinationen verschie-
dener Wirklichkeiten, die aufgrund von bedingenden Faktoren entstehen und 
dann sofort wieder vergehen. Sie werden von neuen Wirklichkeiten abgelöst, 
die wiederum verschwinden, und so geht das Leben weiter. Körper, Geist, 
Person oder Wesen existieren nicht im letztendlichen Sinn. Geistige Phäno-
mene, nāma, und physikalische Phänomene, rūpa, sind im letztendlichen Sinn 
wirklich, aber sie sind lediglich vorübergehende Phänomene. Die letztendliche 
Wahrheit ist nicht abstrakt. Letztendliche Wirklichkeiten, in Pāli paramattha 
dhammas, haben jeweils ihre eigenen, unveränderlichen Eigenschaften. Wir 
können den Namen ändern, aber die Charakteristik bleibt gleich. Sehen ist eine 
letztendliche Wirklichkeit, es erfährt ein sichtbares Objekt, das durch die Augen 
erscheint; es ist für jeden wirklich, es hat seine eigene unveränderliche Eigen-
schaft. Ärger hat seine eigene Charakteristik, er ist für jeden wirklich, egal wie 
wir ihn nennen. Letztendliche Wirklichkeiten können direkt erfahren werden, 
wenn sie durch die Augen, Ohren, Nase, Zunge, den Körpersinn oder den Geist 
erscheinen. Sie entstehen aufgrund geeigneter Bedingungen. 

Es gibt vierundzwanzig Klassen von Bedingungen, die im Paṭṭhāna aufgezählt 
sind. Um diese zu verstehen, ist es wichtig, die Wirklichkeiten, auf die sich diese 
Bedingungszusammenhänge beziehen, genau zu kennen. Die Dhammasaṅgaṇī, 
das erste Buch des Abhidhamma, ist eine analytische Darstellung aller Klassen 
von Bewusstsein, cittas, und ihrer begleitenden Geistesfaktoren, cetasikas, 
sowie aller physikalischen Phänomene, rūpas. Die Dhammasaṅgaṇī erklärt, 
welche cetasikas welche cittas begleiten1. Sie erklärt, welche rūpas zusammen 
in einer Gruppe entstehen und die Faktoren, die rūpas hervorbringen, nämlich 
kamma, citta, Nahrung und Temperatur. Die verschiedenen Arten von Bedin-
gungen werden jedoch nicht detailliert beschrieben. Das Paṭṭhāna beschreibt 
alle möglichen Beziehungen zwischen den Phänomenen im Detail. Jede Wirk-
lichkeit in unserem Leben kann nur durch das Zusammentreffen verschiedener 
Bedingungen entstehen, die auf sehr komplizierte Weise zusammenwirken. 
Das Hören wird durch Töne bedingt, die auf das Sinnesorgan Ohr treffen. 
Sowohl Ton als auch Ohr sind rūpas, die auch aufgrund ihrer eigenen Bedin-
gungen entstehen und vergehen. Somit kann das Hören, die Wirklichkeit, die 
sie bedingen, auch nicht von Dauer sein; es muss auch vergehen. Jede bedingte 
Wirklichkeit kann nur für einen extrem kurzen Moment existieren. Wenn wir 
dies verstehen, wird es leichter zu erkennen sein, dass es kein Selbst gibt, das 
die Kontrolle über die Wirklichkeiten ausüben kann. Wie könnten wir kontrol-
lieren, was sofort wegfällt? Wenn wir unsere Hände bewegen, wenn wir gehen, 

 
1  Es gibt nur ein citta zu einer Zeit, aber es wird von etlichen cetasikas begleitet, die jeweils ihre 

eigene Funktion ausüben. 



7 

wenn wir lachen oder weinen, wenn wir anhaften oder besorgt sind, gibt es 
Bedingungen für solche Momente. Das Paṭṭhāna hilft uns, die tiefer liegenden 
Motive für unser Verhalten und die Bedingungen für unsere Geistesbefleckun-
gen zu verstehen. Es erklärt zum Beispiel, dass kusala, Heilsames, das Objekt 
von akusala citta, unheilsamem citta, sein kann. Zum Beispiel kann aufgrund 
von Großzügigkeit, die heilsam ist, Anhaftung, falsche Ansicht oder Dünkel 
entstehen, die unheilsame Wirklichkeiten sind. Das Paṭṭhāna erklärt auch, dass 
akusala das Objekt von kusala sein kann, wenn beispielsweise akusala mit 
Einsicht betrachtet wird. Dies ist ein wesentlicher Punkt, der oft übersehen 
wird. Wenn man glaubt, dass akusala nicht das Objekt von Gewahrsein und 
rechtem Verständnis sein kann, kann der rechte Pfad nicht entwickelt werden. 

Die Aufzählungen und Klassifizierungen im Paṭṭhāna mögen auf den ersten 
Blick trocken und schwerfällig erscheinen, aber wenn man sie sorgfältig be-
trachtet, stellt man fest, dass sie sich mit den Wirklichkeiten des täglichen 
Lebens befassen. Das Studium des Abhidhamma kann sehr lebendig und inte-
ressant werden, wenn unser Wissen in unserer eigenen Situation angewendet 
wird. Es kann klarer verstanden werden, dass kusala citta und akusala citta 
aufgrund unterschiedlicher Bedingungen entstehen. Man mag bezweifeln, ob 
es hilfreich ist, Details über die Wirklichkeiten und ihre Bedingungen zu ken-
nen. Es ist von Vorteil, weniger Unwissenheit über uns selbst zu haben. 

Geistesbefleckungen können nicht sofort beseitigt werden, es wird immer 
noch Traurigkeit, Sorge und Frustration geben. Wenn man jedoch klarer ver-
steht, dass Wirklichkeiten aufgrund ihrer eigenen Bedingungen entstehen, 
wird man weniger geneigt sein das zu tun, was unmöglich ist: das zu ändern 
und zu kontrollieren, was aufgrund von Bedingungen entstanden ist. Wenn 
man mehr Verständnis hat, wird man weniger von seinen Erfahrungen beses-
sen sein und mehr Geduld haben. Das Paṭṭhāna erklärt, wie das Entstehen von 
kusala und akusala in der Gegenwart Bedingung für das Entstehen von kusala 
und akusala in der Zukunft ist. Auf jedes citta, das entsteht und vergeht, folgt 
unmittelbar ein nachfolgendes citta, und daher können sich von Moment zu 
Moment heilsame und unheilsame Neigungen ansammeln. Das Verständnis, 
das jetzt entsteht, verschwindet zwar wieder, aber es hat sich angesammelt 
und kann somit wachsen. Es kann sich zu direktem Verständnis der Wirklich-
keiten entwickeln und schließlich zur Erleuchtung führen. Das Studium des 
Paṭṭhāna kann uns ermutigen, Verständnis zusammen mit allen guten Eigen-
schaften zu entwickeln. 

Der Leser wird es schwierig finden, die Dauer von rūpa zu studieren, die sieb-
zehn citta-Momenten entspricht. Wir könnten diese Momente niemals zählen, 
sie gehen zu schnell vorüber. Das Wissen über die Dauer von rūpa hilft uns je-



8 

doch zu erkennen, dass rūpa länger dauert als citta. Rūpa ist in seinem Entste-
hens-Moment schwach, aber nach seinem Entstehen kann es citta bedingen. 
Ein rūpa kann mehrere cittas bedingen, da es länger dauert als citta. Zum Bei-
spiel kann das rūpa, das ein Sinnesobjekt ist (Farbe, Ton usw.), eine Reihe von 
cittas bedingen, die in einem Sinnestor-Prozess durch die Objekt-Bedingung 
entstehen, das heißt dadurch, dass es das Objekt ist, das die cittas erfahren. 
Die rūpas, die die Sinnesorgane (Augen, Ohren usw.) sind, können als Grund-
lage, als Ursprungsort, citta bedingen. Das Wissen über die Dauer von rūpa und 
citta verdeutlicht somit ihre Beziehung. 

Abhidhamma, Suttanta und Vinaya weisen alle auf dasselbe Ziel hin: die Auslö-
schung der falschen Ansichten und aller anderen Geistesbefleckungen. Wenn 
wir das Paṭṭhāna studieren, werden wir an dieses Ziel erinnert. Einige Leute 
bezweifeln, dass der Buddha selbst die vierundzwanzig Klassen von Bedingun-
gen gelehrt hat. Sie fragen sich, warum diese in den Sutten nicht aufgezählt 
wurden. Aber der Kern der Lehre über Bedingungen ist auch in anderen Teilen 
der Lehre zu finden. In den Sutten lesen wir zum Beispiel über Jhāna-Faktoren 
und Pfad-Faktoren und über die Faktoren, die die Vorherrschaftsbedingung2 
für die sie begleitenden Wirklichkeiten sind, und diese gehören zu den vierund-
zwanzig Klassen von Bedingungen, die im Paṭṭhāna beschrieben werden. Die 
Abhängige Entstehung (paṭiccasamuppāda), die Lehre des Buddha über die 
Faktoren, die die Bedingungen für den Kreislauf von Geburt und Tod sind, und 
auch diejenigen Faktoren, die die Freiheit vom Kreislauf bedingen, finden sich 
in allen Teilen der Schriften. Die Lehre der Abhängigen Entstehung ist eng mit 
der Lehre des Paṭṭhāna verbunden, und das Abhängige Entstehen kann ohne 
Kenntnis der verschiedenen Arten von Bedingungen, wie sie im Paṭṭhāna ge-
lehrt werden, nicht verstanden werden. Der Zweifel wird nur verschwinden, 
wenn wir die verschiedenen Arten von Bedingungen gründlich untersuchen, 
denn dann können wir selbst sehen, ob die Inhalte des Paṭṭhāna mit der Wahr-
heit übereinstimmen oder nicht. 

Die vierundzwanzig Bedingungen wurden auch vom großen Kommentator Bud-
dhaghosa im Visuddhimagga (Der Weg zur Reinheit3) erklärt. Buddhaghosa, der 
zu Beginn des fünften Jahrhunderts n. Chr. in Sri Lanka lebte, editierte ältere 
Kommentartexte, die er dort vorfand. 

 
2  Später werde ich diese Arten von Bedingungen behandeln. 
3  [Anm. d. Übers.:] Für die deutsche Übersetzung wurde aus Nyanatilokas Übersetzung zitiert. Die 

Autorin verwendete die Übersetzung des Ehrw. Ñāṇamoli, Colombo, 1964. 



9 

Aus Gründen der Genauigkeit habe ich Pāli-Begriffe neben der englischen4 
Übersetzung dieser Begriffe verwendet. In verschiedenen englischen Lehrbü-
chern wurde ein und derselbe Pāli-Begriff mit verschiedenen englischen Wör-
tern übersetzt, und daher kann es zu Unklarheiten kommen, welche Wirk-
lichkeit mit diesem oder jenem englische Wort gemeint ist. Nur ein Teil des 
Paṭṭhāna wurde von Ven. U Nārada ins Englische übersetzt. Diese aus zwei Bän-
den bestehende Arbeit ist unter dem Titel „Conditional Relations“ bei der Pāli 
Text Society erhältlich. Der „Guide to Conditional Relations“, den der Überset-
zer auch schrieb, ist eine hilfreiche Einführung in die Lektüre des Paṭṭhāna5. 
Alle von mir zitierten Texte sind bei der Pāli Text Society erhältlich.  

In Thailand lehrt und erklärt Frau Sujin Boriharnwanaket den Dhamma in Vor-
trägen, Radioprogrammen und Zusammenkünften. Im Bovoranives-Tempel in 
Bangkok hielt sie äußerst inspirierende Vorträge über die Bedingungszusam-
menhänge. Sie betonte immer wieder, dass sich die Bedingungen auf diesen 
Moment, auf das tägliche Leben beziehen. Ich habe viele ihrer lebendigen 
Beispiele und ihrer Zitate aus den Schriften für dieses Buch über Bedingungen 
verwendet. 

Ich habe einen Anhang hinzugefügt, in dem ich einige Begriffe des Abhidham-
ma erläutere, um das Lesen dieser Studie über die Bedingungen zu erleichtern. 

In Kommentaren wurde gesagt, dass der Buddhismus niedergehen und die 
buddhistischen Schriften verschwinden werden. Der Abhidhamma und insbe-
sondere das Paṭṭhāna werden als erstes verloren gehen. Das Paṭṭhāna ist tief-
gründig und schwer zu verstehen. Ich hoffe, ich kann mit diesem Buch dazu 
beitragen, das Interesse am Paṭṭhāna zu wecken. Möge der Abhidhamma noch 
lange Zeit erhalten bleiben. Dies würde auch den Bestand der anderen Teile 
der Schriften, des Vinaya und des Suttanta, sichern. 

Theoretische Kenntnis der Bedingungen ist nicht der Zweck des Paṭṭhāna. Be-
dingungen können nicht durch bloßes intellektuelles Verständnis erfasst wer-
den. Das Paṭṭhāna hilft uns, die Wahrheit des Nicht-Selbst besser zu verstehen. 
Dadurch ermutigt es uns, den achtfachen Pfad zu entwickeln, ein direktes Ver-
ständnis aller Wirklichkeiten zu entwickeln, die durch die fünf Sinnestore und 
durch das Geisttor erscheinen. Wenn das Verständnis von nāma, geistigen Phä-
nomenen, und rūpa, physikalischen Phänomenen, bis zum Grad der zweiten 

 
4  [Anm. d. Übers.:] gilt auch hier in der deutschen Übersetzung 
5  Siehe auch „Guide to the Abhidhamma Piṭaka“, Kapitel VII, des Ehrw. Ñāṇatiloka, B.P.S. Kandy 

[Deutsche Übersetzung: „Führer durch den Abhidhamma-Piṭaka“, Abhidhamma-Förderverein, 
2020], und „The Buddhist Philosophy of Relations“, des Ehrw. Ledi Sayadaw, Department of 
Religious Affairs, Rangoon, Myanmar. 



10 

Einsichtsstufe6 entwickelt wurde, wird die Bedingtheit der Wirklichkeiten di-
rekt verstanden. Wenn die Bedingungen klarer verstanden werden, klammern 
wir uns nicht so leicht an ein Selbst, das das Gewahrsein von nāma und rūpa 
kontrollieren könnte. So kann uns das Paṭṭhāna helfen, der richtigen Praxis zu 
folgen. Es ist vor allem die rechte Praxis des achtfachen Pfades, die das Über-
leben der Lehren des Buddha fördern kann. 

  

 
6  Einsicht, direktes Verständnis von nāma und rūpa, wird in mehreren Stufen entwickelt, bis die 

Wirklichkeiten bei der Erlangung der Erleuchtung gesehen werden, wie sie wirklich sind. Die 
zweite Stufe [paccaya parigaha ñāṇa, die Erkenntnis der Bedingungen für nāma und rūpa] kann 
nicht vor der ersten Stufe [nāmarūpa pariccheda ñāṇa] verwirklicht werden: das Wissen um den 
Unterschied zwischen der Charakteristik von nāma und rūpa. 



11 

1. Einleitung 
 
Es ist kein Zufall, dass wir in Existenzebenen geboren sind, in denen wir Objekte 
durch die Sinne erfahren können, und dass wir mit Sinnesorganen ausgestattet 
sind, durch die wir solche Objekte erfahren können. Auch in früheren Leben 
haben wir Farbe, Ton und andere Sinnesobjekte erlebt. Wir haben uns in der 
Vergangenheit an diese Objekte geklammert und wir klammern uns gegen-
wärtig immer wieder an sie, so dass Anhaftung zu einer tief verwurzelten 
Tendenz geworden ist. Anhaftung entsteht nicht mit jedem Bewusstseins-
moment, citta, aber die Tendenz zur Anhaftung wird von einem Moment zum 
nächsten, von Leben zu Leben „weitergetragen“. Jedes citta, das entsteht, fällt 
vollständig weg, aber das nächste citta folgt ihm. In der ununterbrochenen 
Serie von cittas, die ständig aufeinander folgen, werden Neigungen zu Gut und 
Böse weitergetragen. 

Wir alle haben Anhaftung angesammelt. Sobald wir zum Beispiel einen Bissen 
leckeren Essens auf unserer Zunge haben, hat Anhaftung an den Geschmack 
eine Gelegenheit zu entstehen. In der menschlichen Existenzebene gibt es viele 
Gelegenheiten, an Sinnesobjekte anzuhaften. Es gab weise Menschen, auch vor 
der Zeit des Buddha, die den Nachteil der Erfahrung von Sinnesobjekten sahen. 
Sie praktizieren Ruhe-Meditation bis zum Stadium der Vertiefung, jhāna, um 
die Anhaftung an Sinnesobjekten vorübergehend zu unterdrücken. Jhāna cittas 
der verschiedenen Stadien von jhāna können Resultate in Form einer Wieder-
geburt in höheren Ebenen des Daseins hervorbringen, in denen es weniger Sin-
neseindrücke oder überhaupt keine gibt. In diesen Ebenen muss man keine 
Nahrung zu sich nehmen, um am Leben zu bleiben, es gibt keine Bedingungen 
für den Genuss von Geschmack. Durch die Kultivierung von jhāna wird Anhaf-
tung jedoch nicht ausgelöscht. Solange Anhaftung noch nicht beseitigt ist, wird 
es zu einer Wiedergeburt kommen. Wenn die Lebensspanne in einer höheren 
Ebene beendet ist, kann man in einer Ebene wiedergeboren werden, in der 
man sich wieder an Sinnesobjekte klammert und noch mehr Anhaftung an-
sammelt, es sei denn, man entwickelt die Weisheit, die Anhaftung auslöschen 
kann. 

Die Tatsache, dass wir in der menschlichen Ebene geboren sind, wo wir Ge-
schmack und alle anderen Sinnesobjekte genießen können, und auch die Tat-
sache, dass wir an ihnen anhaften, ist bedingt. Wenn wir das Wort „Bedingung“ 
verwenden, sollten wir wissen, dass es nicht nur eine Art von Bedingung gibt, 
die eine bestimmte Wirkung hervorruft. Es gibt viele Arten von Bedingungen 
für die Phänomene, die entstehen, und es ist wichtig, diese verschiedenen 
Arten zu studieren. Wir wollen das Studium dieses Themas vielleicht aufschie-



12 

ben, weil wir es für zu schwierig halten. Aber wir sollten bedenken, dass die 
Bedingungen im täglichen Leben real sind und dass es sich nicht nur um 
Begriffe aus dem Lehrbuch handelt. 

Wir haben vielleicht gelernt, dass es verschiedene Arten von geistigen Phä-
nomenen, nāmas, und verschiedene Arten von physikalischen Phänomenen, 
rūpas, gibt und dass diese nur bedingte Phänomene sind. Wenn wir die Bedin-
gungen für das Entstehen von nāma und rūpa studieren, werden wir die Be-
deutung von „Nicht-Selbst“ besser verstehen. Das Studium der Lehren und das 
Überdenken dessen, was man gelernt hat, sind wichtige Bedingungen für das 
Entstehen von sati, Gewahrsein, und für das direkte Verständnis von Wirklich-
keiten, und dies wird schließlich zur Auslöschung der falschen Ansicht eines 
Selbst führen. 

Gewahrsein oder Achtsamkeit, sati, ist ein sobhana cetasika, ein schöner Geis-
tesfaktor, der mit jedem heilsamen citta entsteht. Sati ist das Nicht-Vergessen 
dessen, was heilsam ist, und es gibt viele Stufen von sati. Sati in der Entwick-
lung der Einsicht, Vipassanā, ist sich des nāma oder rūpa, das entsteht, direkt 
bewusst. 

Was wir für unser Leben halten, sind in Wirklichkeit bedingte Phänomene 
(saṅkhāra dhammas), d.h. citta (Bewusstsein), cetasikas (Geistesfaktoren, die 
citta begleiten) und rūpa (physische Phänomene). Was aufgrund von Bedin-
gungen entsteht, ist nicht von Dauer, es muss wieder vergehen. Citta, cetasika 
und rūpa sind also unbeständig. Nibbāna ist der unbedingte dhamma, er ent-
steht nicht und er vergeht nicht. 

Citta erfährt etwas, es ist sich eines Objektes bewusst. Die fünf Sinne und der 
Geist sind die Tore, durch die citta sich der verschiedenen Objekte, die sich 
präsentieren, bewusst werden kann. Citta entsteht nicht allein, sondern wird 
immer von cetasikas begleitet. Cetasikas haben jeweils ihre eigene Funktion 
und helfen citta beim Erkennen eines Objekts. Es gibt viele Möglichkeiten, 
cittas zu klassifizieren, und eine davon ist die Klassifizierung anhand von vier 
„jātis“ oder Klassen (jāti bedeutet wörtlich Geburt oder Natur). Es gibt vier 
jātis, anhand derer die unterschiedliche Natur von cittas gezeigt wird: 

− kusala (heilsam) 

− akusala (unheilsam) 

− vipāka (Resultat, das angenehm oder unangenehm sein kann) 

− kiriya (weder Ursache noch Resultat, unwirksam; funktional) 

Cetasikas sind von der gleichen jāti wie das citta, das sie begleiten. Es gibt 
sieben cetasikas, die „Universellen“ (sabba-citta-sādhārana), die jedes citta 



13 

begleiten7. Es gibt sechs cetasikas, die „Gelegentlichen“ (pakiṇṇakā), die mit 
cittas der vier jātis entstehen, aber nicht mit jedem citta8. Darüber hinaus gibt 
es akusala cetasikas, die nur mit akusala cittas entstehen, und es gibt sobhana 
(schöne) cetasikas, die nur mit sobhana cittas entstehen. In den Existenz-
Ebenen, in denen es nāma und rūpa gibt, entstehen citta und die begleitenden 
cetasikas auf derselben physischen Grundlage (vatthu)9, sie erfahren dasselbe 
Objekt und sie vergehen zusammen. Citta und cetasikas gehören zur selben 
Bewusstseinsebene10: Sie können von der Sinnessphäre sein, sie können jhāna 
citta sein, d.h. rūpāvacara oder arūpāvacara, oder sie können lokuttara (über-
weltlich) sein und nibbāna erfahren. Citta und cetasikas bedingen sich auf ver-
schiedene Weise, wie wir sehen werden. 

Rūpas, physikalische Phänomene, treten nicht einzeln auf, sondern in Gruppen, 
die durch kamma, citta, Hitze oder Nahrung hervorgerufen werden können11. 
So sehen wir, dass es keine Wirklichkeit gibt, die einzeln entsteht. Wirklich-
keiten entstehen nicht aus eigener Kraft, sondern sind abhängig von anderen 
Phänomenen, die sie entstehen lassen. Außerdem entsteht keine Wirklichkeit 
aus einer einzigen Ursache, sondern mehrere Bedingungen zusammen bewir-
ken das Entstehen von Wirklichkeiten. Wenn wir zum Beispiel köstlichen Käse 
schmecken, gibt es verschiedene Bedingungen für das Schmeckbewusstsein. 
Das Schmeckbewusstsein ist ein vipāka citta, ein Resultat, das von kamma er-
zeugt wird. Es wird auch von rūpa, dem Geschmackssinn, bedingt, der ebenfalls 
von kamma erzeugt ist. Der Geschmackssinn ist der physische Ursprungsort 
oder die Grundlage (vatthu) für das Schmeckbewusstsein und das Tor (dvāra), 
durch das das Schmeckbewusstsein den Geschmack erfährt. Das rūpa, das 
Geschmack ist, ist eine Bedingung für das Schmeckbewusstsein, indem es sein 
Objekt ist. Kontakt, phassa, ein cetasika, das jedes citta begleitet, „kontaktiert“ 

 
7  Das sind Kontakt, Gefühl, Erinnerung oder Wahrnehmung (saññā), Absicht oder Wille, Konzen-

tration, Lebensfähigkeit und Aufmerksamkeit. 
8  Das sind: Gedankenfassung, Überdenken [Nyanatiloka: diskursives Denken], Entschlossenheit, 

Anstrengung oder Energie, Interesse oder Verzückung und der Wunsch-zu-tun. 
9  In den Existenzebenen, in denen es nāma und rūpa gibt, entstehen cittas nicht unabhängig vom 

Körper, sie haben eine physische Grundlage oder einen Ursprungsort, vatthu, welcher rūpa ist. 
Zum Beispiel ist das rūpa, welches das Augen-Sinnesorgan ist, die Grundlage für Sehbewusstsein, 
und die anderen Sinnesorgane sind die Grundlagen für die entsprechenden Sinnes-Wahrneh-
mungen. 

10 Existenzebene bezieht sich auf den Ort, wo man geboren ist, so wie die Menschenwelt, die 
Höllenwelt oder eine himmlische Ebene. Bewusstseins-Ebene bezieht sich auf die Natur des 
citta, nämlich cittas der Sinnessphäre, welche Sinnesobjekte erfahren, jhāna cittas, welche Me-
ditationsobjekte in Vertiefung erfahren oder lokuttara cittas, welche nibbāna, den unbedingten 
dhamma, erfahren. 

11 Die verschiedenen rūpa-Gruppen des Körpers werden von einem dieser vier Faktoren erzeugt, 
und rūpas, die nicht vom Körper sind, werden nur durch Temperatur erzeugt.  



14 

den Geschmack, so dass das Schmeckbewusstsein ihn erfahren kann. Ohne 
phassa könnte citta kein Objekt erfahren. 

Wenn wir verstehen, dass jede Wirklichkeit von einer Vielzahl von Bedingungen 
abhängt, glauben wir weniger leicht, dass Schmerz und Vergnügen von einem 
Selbst kontrolliert werden können. Es gibt viele Momente der Freude und des 
Schmerzes, die jeweils durch ihre eigenen Bedingungen hervorgerufen wer-
den. Wenn wir die Bedingungen für die entstehenden Phänomene studieren, 
werden wir besser verstehen, dass es kein Selbst gibt, das irgendeine Macht 
über sie hat. 

Nāma bedingt rūpa und rūpa bedingt nāma. Wir lesen im Visuddhimagga (Kap. 
XVIII, 595) über die gegenseitige Abhängigkeit von nāma und rūpa: 

„... Gleichwie nämlich bei zwei Rohrbündeln, die so aufgestellt sind, dass 
sie sich gegenseitig stützen, das eine dem anderen eine Stütze bietet 
und, wenn das eine fällt, auch das andere fallen muss: genau so sind im 
Fünfgruppendasein12 das Geistige und das Körperliche gegenseitig be-
dingt, und das eine bildet für das andere eine Stütze, so dass, wenn das 
eine im Tode fällt, auch das andere fallen muss. Darum sagen die Alten 
Meister:  

‚Als Paar sind Geist und Körper beide 
Sich gegenseitig eine Stütze; 
Sobald die eine Stütze bricht, 
Zerbrechen all zwei zugleich.‘ 

Ferner, wenn da bedingt durch eine vom Trommelschlegel angeschla-
genen Trommel ein Ton entsteht, so ist doch die Trommel eines, der Ton 
ein anderes, und Trommel und Ton sind unvermengt, denn die Trommel 
ist an sich ohne Ton und der Ton ohne Trommel. Genau so, wenn da in 
Abhängigkeit von der in den physischen Grundlagen, Sinnentoren und 
Objekten bestehenden Körperlichkeit das Geistige entsteht, so ist doch 
das Körperliche eins, ein anderes aber das Geistige, und das Geistige 
und das Körperliche sind unvermengt, denn das Geistige ist leer an 
Körperlichem und das Körperliche leer an Geistigem. Wie also durch die 
Trommel bedingt der Ton entsteht, so entsteht durch das Körperliche 
bedingt das Geistige...“ 

 
12 Die bedingten Phänomene unseres Lebens können als fünf khandhas oder (Daseins-)Gruppen 

klassifiziert werden: rūpakkhandha, vedanākkhandha (Gefühl), saññākkhandha (Wahrnehmung 
oder Erinnerung), saṅkhārakkhandha (Geistesformationen, alle cetasikas außer Gefühl und 
Wahrnehmung), und viññāṇakkhandha (Bewusstsein). 



15 

Wenn wir achtsam auf nāma und rūpa sind, werden wir ihre verschiedenen 
Merkmale zu unterscheiden lernen und somit nāma und rūpa nicht verwech-
seln und sie als bedingte Wirklichkeiten erkennen, als Nicht-Selbst. 

Der Visuddhimagga (Kap. XVII, 532/533) definiert Bedingung, paccaya, wie 
folgt: 

„... Wenn ein Ding dadurch, dass es eines anderen Dinges nicht erman-
gelt, bestehen bleibt oder entsteht, so gilt jenes andere Ding als seine 
Bedingung. Was ihr Merkmal aber anbetrifft, so hat die Bedingung das 
Merkmal des Unterstützens. Ein Ding nämlich, das einem anderen Dinge 
zum Bleiben oder Aufsteigen eine Unterstützung bietet, wird als die Be-
dingung für das letztere bezeichnet. Die Worte wie Bedingung, Wurzel, 
Grund, Ursache, Entstehung, Ursprung u. dgl. sind dem Sinne nach alle 
ganz gleich und nur dem Wortlaute nach verschieden...“ 

Es gibt also bedingende Phänomene, paccaya-dhammas, und bedingte Phäno-
mene, paccayupanna-dhammas. 

Im Paṭṭhāna gibt es eine dreifache Aufteilung der Wirklichkeiten, die auch an 
anderen Stellen im Abhidhamma zu finden ist. Wirklichkeiten können sein: 
kusala (heilsam; dort übersetzt als „faultless“, fehlerfrei), akusala (unheilsam; 
„faulty“, fehlerhaft) und avyākatā (unbestimmt, „indeterminate“). Āvyākatā 
umfasst vipāka und kiriya cittas und cetasikas, sowie rūpa und nibbāna. 

Das Paṭṭhāna befasst sich mit vierundzwanzig Klassen von Bedingungen und 
erklärt die Phänomene ausführlich, die mittels dieser verschiedenen Bedingun-
gen andere Phänomene bedingen. Man mag sich fragen, ob so viele Details 
notwendig sind. 

Wir lesen in „The Guide“13 (Netti-Pakaraṇaṃ, Part III, 16 Modes of Conveying, 
VII, Knowledge of the Disposition of Creatures' Faculties, paragraph 587): 

„Hier erteilt der Erhabene einer Person mit scharfsinnigen Fähigkeiten 
Ratschläge in Kürze; der Erhabene erteilt einer Person mit mittleren 
Fähigkeiten Ratschläge in Kürze und im Detail; der Erhabene erteilt einer 
Person mit stumpfen Fähigkeiten Ratschläge im Detail.“ 

Der Buddha lehrte denjenigen, die die Wahrheit nicht schnell erfassen konn-
ten, den Dhamma ausführlich. Die Menschen von heute unterscheiden sich von 
den Menschen zu den Zeiten des Buddha, die selbst während einer Lehrrede 
schnell Erleuchtung erlangen konnten. Das Paṭṭhāna ist keine Theorie, es lehrt 

 
13  Ein alter Führer für Kommentatoren, aus dem auch Buddhaghosa zitierte. Es wird angenommen, 

dass er zwischen dem 3. Jh. v. Chr. und dem 5. Jh. n. Chr. von Indien nach Sri Lanka kam. 



16 

die Wahrheit der bedingten Phänomene in unserem eigenen Leben und dies 
kann überprüft werden. Wenn wir nur die Theorie der verschiedenen Bedin-
gungen lernen, werden wir den Abhidhamma falsch verstehen und dies führt 
zu geistiger Verwirrung, zu Wahnsinn. Wir lesen in der „Darlegung der Bedeu-
tung“ (Atthasālinī, Einleitung, 24)14: 

„... Ein dem Abhidhamma schlecht nachfolgender Mönch geht über den 
Gedanken(-Kreis) der Lehre hinaus und grübelt über die ‚Unerdenkba-
ren Dinge‘. Hierdurch fällt er in geistige Verwirrung...“ 

Wir sollten den Zweck des Studiums der Bedingungen, wie sie im Paṭṭhāna 
gelehrt werden, im Auge behalten. Jeder Abschnitt veranschaulicht die Wahr-
heit, dass das, was wir für das Selbst halten, nur bedingte Phänomene sind. Wir 
vergessen die Wahrheit ständig wieder und müssen daher immer wieder er-
innert werden. 

Wir lesen im Visuddhimagga (Kap. XX, 611), dass die fünf khandhas (bedingte 
nāmas und rūpas) „wie Siechtum sind, weil sie durch Bedingungen im Gange 
gehalten werden müssen und eine Quelle der Krankheiten bilden“. Die khan-
dhas entstehen aufgrund von Bedingungen, und was aufgrund eines Zusam-
mentreffens von Bedingungen entsteht, ist nicht ewig, es muss vergehen. 
Daher können die khandhas keine echte Zuflucht sein, sie sind dukkha, unbe-
friedigend. Weiterhin lesen wir, dass sie ein Unglück, ein Leiden, eine Pest, 
keine Sicherheit, kein Schutz sind, ein Mörder, weil sie das Vertrauen brechen 
wie ein Feind, der sich als Freund ausgibt. 

Wir haften an den khandhas an, wir wollen, dass sie immer wieder entstehen. 
Wir wünschen uns, dass das Leben weitergeht. Solange wir die Geistesbe-
fleckungen nicht beseitigt haben, werden die khandhas bei der Geburt weiter-
hin entstehen. Wir führen kamma aus, gute oder böse Taten, die zu Resultaten 
in Form einer zukünftigen Wiedergeburt führen können. Wir laufen immer 
noch Gefahr, dass akusala kamma eine unglückliche Wiedergeburt erzeugt15. 
Kamma wird akkumuliert und ist daher fähig, später Resultate hervorzubrin-
gen. Nicht nur kamma, sondern auch Geistesbefleckungen werden akkumu-
liert. Da viel mehr akusala cittas als kusala cittas entstehen, häufen wir immer 

 
14 Zitiert aus der deutschen Übersetzung des Ehrw. Ñāṇapoṇika. Die Autorin hatte die englische 

Übersetzung „The Expositor“ von Pe Maung Tin verwendet, die wörtlich übersetzt wie folgt 
lautet: „... Der Bhikkhu, der im Abhidhamma schlecht ausgebildet ist, ergeht sich im Geist 
übermäßig in metaphysischen Abstraktionen und denkt das Undenkbare. Infolgedessen be-
kommt er geistige Verstörung...“ 

15  Diejenigen, die eine der Stufen der Erleuchtung erlangt haben, die Ariyas, haben keine Bedin-
gungen mehr für eine unglückliche Wiedergeburt.  



17 

wieder Geistesbefleckungen an, und diese verursachen Sorge. Akusala cittas, 
die in der Vergangenheit entstanden sind, bedingen das Entstehen von akusala 
cittas in der Gegenwart und in der Zukunft. Die latenten Tendenzen von aku-
sala sind wie Mikroben, die den Körper befallen, und sie können jederzeit aktiv 
werden, wenn die Bedingungen dafür günstig sind. Solange die khandhas nicht 
vollständig durch Einsicht verstanden wurden, haben die Geistesbefleckungen 
einen Boden, auf dem sie wachsen können; sie sind nicht aufgegeben und 
somit geht der Kreislauf von Geburt und Tod weiter. Um die khandhas schließ-
lich vollständig zu verstehen, sollten wir lernen, was die Bedingungen für das 
Entstehen der Phänomene sind. Daher ist es nützlich, die vierundzwanzig Be-
dingungen zu studieren, die im Paṭṭhāna behandelt werden. 

 
  



18 

  

        



19 

2. Wurzel-Bedingung 
 
Die erste Bedingung, die im Paṭṭhāna erwähnt wird, ist die Wurzel-Bedingung, 
hetu-paccaya. Es gibt drei akusala hetus: lobha, Anhaftung, dosa, Aversion, und 
moha, Unwissenheit, und diese können viele Grade haben. Lobha kann eine 
leichte Begehrlichkeit sein, aber auch Anhaftung, Gier oder Habgier. Dosa kann 
eine leichte Aversion sein, aber auch so intensiv wie Ärger oder Hass. Moha ist 
Unwissenheit über die Wirklichkeit, die Unwissenheit darüber, was kusala oder 
akusala ist, und die Unwissenheit über die vier edlen Wahrheiten16. Moha ist 
die Wurzel von allem, was akusala ist, und entsteht mit jedem akusala citta. Es 
gibt drei sobhana (schöne) hetus: alobha, Nicht-Anhaftung oder Großzügigkeit, 
adosa, Nicht-Aversion oder Freundlichkeit, und amoha, paññā oder rechtes 
Verständnis. Die drei sobhana hetus können viele Grade haben, sie können 
sogar lokuttara (überweltlich) sein, wenn sie ein lokuttara citta begleiten, das 
nibbāna erfährt. 

Diese sechs Wurzeln sind eigentlich cetasikas, Geistesfaktoren, die das citta 
begleiten. Sie werden als Wurzeln bezeichnet, weil sie das feste Fundament 
des citta sind. So wie ein Baum auf seinen Wurzeln ruht und durch die Wurzeln 
Saft erhält, um zu wachsen, so sind auch die akusala cittas und sobhana cittas 
von der Anwesenheit der Wurzeln abhängig und können ohne sie nicht ent-
stehen. Die Wurzeln sind also machtvolle Bedingungen für die cittas, die in 
ihnen wurzeln. 

Wenn ein akusala citta entsteht, wurzelt es immer in moha, und es kann zu-
sätzlich die Wurzel lobha oder dosa haben. Die zwölf Arten akusala citta wer-
den nach dem hetu klassifiziert: 

− acht Arten wurzeln in moha und lobha und werden lobhamūla 
cittas17 genannt, 

− zwei Arten wurzeln in moha und dosa und werden dosamūla cittas18 
genannt, 

 
16  Die Wahrheit über dukkha, das Leiden, über den Ursprung von dukkha, das Anhaften, über die 

Beendigung von dukkha, was nibbāna ist, und über den Pfad, der zur Beendigung von dukkha 
führt. 

17  Mūla bedeutet auch Wurzel. Vier Arten werden von somanassa, einem angenehmen Gefühl, 
begleitet, vier Arten von falscher Ansicht, vier Arten sind asaṅkhārika, nicht-angeregt oder 
spontan, vier Arten sind sasaṅkhārika, angeregt. Insgesamt gibt es acht Arten. 

18 Eine Art ist spontan und eine Art ist angeregt. 



20 

− zwei Arten wurzeln nur in moha und diese werden mohamūla 
cittas19 genannt. 

Alle cittas, die von sobhana hetus begleitet werden, heißen sobhana cittas. 
Nicht nur kusala cittas, sondern auch vipāka cittas und kiriya cittas, die von 
sobhana hetus begleitet werden, sind sobhana cittas. 

Alle sobhana cittas müssen in alobha und adosa wurzeln und sie können zu-
sätzlich in amoha, also paññā wurzeln, müssen es aber nicht. Es gibt acht Arten 
von mahākusala cittas (kusala cittas der Sinnessphäre20), acht Arten von mahā-
vipāka cittas und acht Arten von mahākiriya cittas (des Arahat)21. Aus jeder der 
drei Gruppen von je acht cittas werden vier von paññā begleitet und vier 
werden nicht von paññā begleitet, sondern nur von den beiden sobhana hetus 
alobha und adosa22. Die sobhana hetus, die diese sobhana cittas begleiten, 
bedingen diese durch die Wurzel-Bedingung, hetu-paccaya. 

Menschen, die Samatha, Ruhe-Meditation, entwickeln, können die Fähigkeit 
zur Erlangung von jhāna, Vertiefung, erreicht haben. Wenn die richtigen Bedin-
gungen gegeben sind, entstehen jhāna cittas. Es gibt jhāna cittas verschiedener 
Stufen von rūpa-jhāna, feinkörperlichem jhāna, und arūpa-jhāna, immateri-
ellem jhāna23. Die rūpa-jhāna cittas (rūpāvacara cittas) und die arūpa-jhāna 
cittas (arūpāvacara cittas) haben immer die drei hetus von alobha, adosa und 
paññā, denn Vertiefung ist ohne paññā nicht möglich. 

Durch die Entwicklung von Einsicht, Vipassanā, wächst allmählich das rechte 
Verstehen der Wirklichkeiten und wenn das Verständnis so weit entwickelt ist, 
dass Erleuchtung erlangt werden kann, entstehen lokuttara cittas, die nibbāna 
erfahren. Lokuttara cittas haben immer drei hetus, sie werden von alobha 
(Nicht-Anhaftung), adosa (Nicht-Aversion) und paññā begleitet; diese hetus 
sind dann ebenfalls lokuttara. 

 
19  Eines wird von Unruhe, uddhacca, begleitet genannt und eines wird von Zweifel, vicikicchā, 

begleitet. 
20 Mahā bedeutet groß. 
21  Der Arahat hat weder akusala cittas noch kusala cittas, er führt kein kamma aus, das zu einem 

Resultat führt. Wenn er sobhana cittas hat, cittas, begleitet von schönen Eigenschaften, sind sie 
unwirksam, mahākiriya cittas, die kein Resultat hervorbringen. 

22  Aus jeder der drei Gruppen von acht Arten sind vier Arten mit paññā verbunden, vier Arten sind 
ohne paññā, vier Arten werden von somanassa, angenehmem Gefühl, begleitet, vier Arten 
werden von upekkhā, indifferentem Gefühl, begleitet. Vier Arten sind asaṅkhārika, spontan, vier 
Arten sind sasaṅkhārika, angeregt. 

23  Die Meditationsobjekte des rūpa-jhāna hängen von Materie ab, die des arūpa-jhāna dagegen 
nicht, und deshalb ist arūpa-jhāna ruhiger und feiner. 



21 

Nicht alle cittas haben hetus, es gibt auch wurzellose cittas, ahetuka cittas, die 
vipāka cittas (Resultat) oder kiriya cittas (weder Ursache noch Resultat, unwirk-
sam) sein können. Wenn ein sichtbares Objekt auf den Augensinn trifft, wird es 
von cittas erfahren, die im Augentor-Prozess24 entstehen; es wird durch Sehen 
erfahren, das ein ahetuka vipāka citta ist, dann von anderen ahetuka cittas und 
schließlich entstehen cittas, die die Funktion von javana (Impuls, Anstoß oder 
„durch das Objekt laufen“) erfüllen, und diese sind (im Fall von Nicht-Arahats) 
kusala cittas oder akusala cittas und somit mit hetus. Nachdem der Augentor-
Prozess beendet ist, wird das sichtbare Objekt durch das Geisttor erfahren; es 
gibt das am Geisttor aufmerkende Bewusstsein, das ein ahetuka kiriya citta ist, 
gefolgt von javana cittas, die kusala cittas oder akusala cittas sind. 

In den Momenten von javana werden gute oder schlechte Taten ausgeführt. 
Dabei sammelt sich kamma an, das später seine Wirkung entfalten kann. Man 
häuft auch gute und schlechte Neigungen an, die das Entstehen von kusala 
citta oder akusala citta in der Zukunft bedingen. Wenn kusala javana cittas von 
paññā begleitet werden, dem rechten Verstehen der Wirklichkeiten, sammelt 
sich rechtes Verständnis an. 

Wie wir bei der Klassifizierung von cittas, die in sobhana hetus wurzeln, 
gesehen haben, gibt es vipāka cittas mit hetus25. Kamma erzeugt Wiederge-
burtsbewusstsein, paṭisandhi citta, das ein vipāka citta ist, und dieses vipāka 
citta kann, je nach Art und Grad des erzeugenden kamma ahetuka sein oder 
von zwei Wurzeln begleitet werden, nämlich alobha und adosa, oder von drei 
Wurzeln, also auch von paññā. Die Wurzeln bedingen das citta und die be-
gleitenden cetasikas durch die Wurzel-Bedingung. Alle bhavaṅga cittas (Le-
benskontinuum)26 und das cuti citta (Sterbebewusstsein) sind von der gleichen 
Art vipāka citta wie das paṭisandhi citta. 

Es ist wichtig zu wissen, welche Art von citta im gegenwärtigen Moment auf-
taucht. Hat es Wurzeln oder ist es wurzellos? Handelt es sich um ein akusala 
citta oder kusala citta? Cittas, die in lobha wurzeln, werden zwangsläufig im-
mer wieder auftauchen, da sich lobha über Äonen angesammelt hat. Die ersten 

 
24  Die Objekte, die auf die sechs Tore treffen, werden von mehreren cittas erlebt, die in einem 

Prozess entstehen und die jeweils ihre eigene Funktion erfüllen. Einige dieser cittas sind ahetuka 
kiriya cittas, einige sind ahetuka vipāka cittas, und andere werden von Wurzeln begleitet, näm-
lich die javana cittas, die entweder kusala oder akusala cittas sind. Siehe Anhang 1. 

25  Manche vipāka cittas sind ahetuka, wurzellos, wie z.B. das Sehbewusstsein oder das 
Hörbewusstsein, und manche vipāka cittas werden von Wurzeln begleitet. 

26  Bhavaṅga cittas entstehen zwischen den Prozessen der cittas, sie bewahren die Kontinuität im 
Leben eines Wesens. Sie erleben nicht die Objekte, die auf die Sinne und den Geist einwirken, 
sondern sie erleben ihr eigenes Objekt, das dasselbe ist wie das vom Wiedergeburtsbewusstsein 
erlebte Objekt. Siehe mein „Abhidhamma im Alltag“, Kap. 12. 



22 

javana cittas eines jeden Lebewesens sind lobhamūla cittas; Anhaftung ist tief 
verwurzelt. Man klammert sich an alle Arten von Objekten, die sich durch die 
sechs Tore zeigen, und das Anhaften ist extrem schwer zu beseitigen. Wir lesen 
in der Angereihten Sammlung (AN 2.119): 

„Zwei Arten des Durstes sind schwer zu überwinden. Welche zwei? Der 
Durst nach Gewinn und der Lebensdurst. Diese beiden Arten des Durs-
tes sind schwer zu überwinden.“ 

Immer wieder wollen wir etwas für uns erlangen. Wenn wir morgens aufstehen 
und frühstücken, haften wir am Kaffee oder Tee an, aber wir bemerken nicht, 
dass die hetus von moha und lobha vorhanden sind, die mittels der Wurzel-
Bedingung das citta bedingen. Wir haften am Sehen oder an einem sichtbaren 
Objekt an, aber wir bemerken es nicht, so sehr sind wir an die Anhaftung ge-
wöhnt. Wir haben Sehnsucht nach Leben, wir wollen weiterleben und Sinnes-
objekte erfahren. Deshalb gibt es immer wieder Bedingungen für die Wieder-
geburt. Es ist unmöglich, dass wir keine Sehnsucht nach Leben haben, nur der 
Arahat hat sie ausgelöscht. 

Wir würden gerne öfter kusala citta haben, aber es kann nicht ohne die hetus 
alobha und adosa entstehen. Ohne diese hetus können wir keine heilsamen 
Taten ausführen, wir können nicht mit Freundlichkeit und Großzügigkeit spre-
chen. Wenn amoha, also paññā, das kusala citta nicht begleitet, kann kein 
rechtes Verständnis der Wirklichkeiten entwickelt werden. Es gibt kein Selbst, 
das hetu-paccaya, die Wurzel-Bedingung, kontrollieren kann; akusala hetus 
und sobhana hetus sind anattā. 

Die Wurzeln, hetus, sind die dhammas, die das citta und die begleitenden 
cetasikas bedingen, und auch das rūpa, das in diesem Moment von citta er-
zeugt wird. Das lobhamūla citta, das citta, das in Anhaftung wurzelt, hat zum 
Beispiel zwei hetus: lobha, Anhaftung, und moha, Unwissenheit. Lobha und 
moha bedingen das citta und die dazugehörigen cetasikas durch die Wurzel-
Bedingung. Darüber hinaus wird rūpa, das vom lobhamūla citta erzeugt wird, 
auch durch die Wurzeln von lobha und moha bedingt. Bei der Wurzel-Bedin-
gung entstehen die hetus, die die bedingenden Faktoren sind (die paccayas), 
und die durch sie bedingten dhammas (die paccayuppanna dhammas) gleich-
zeitig. Das Paṭṭhāna (Paccayaniddesa, 1) gibt die folgende Definition der 
Wurzel-Bedingung: 



23 

„Die sechs Wurzeln stehen mit den Phänomenen27, die mit den Wurzeln 
verbunden sind, und mit durch sie erzeugter Materie durch die Wurzel-
Bedingung in Beziehung.“ 

Citta ist einer der vier Faktoren, die rūpas hervorbringen können, die anderen 
sind kamma, Temperatur (utu) und Nahrung (āhāra). Citta kann die rūpa-
Gruppen erzeugen, die aus den acht untrennbaren rūpas bestehen, nämlich: 
Festigkeit, Kohäsion, Temperatur, Bewegung, Farbe, Geruch, Geschmack und 
Nährstoff28. 

Citta erzeugt zwei Arten von Äußerungen: körperliche Äußerungen (kāya-
viññatti), also Gesten, Körper- und Gesichtsbewegungen, mit denen wir unsere 
Absichten ausdrücken, und sprachliche Äußerungen (vacī-viññatti). Das citta 
wird von den begleitenden cetasikas unterstützt, wenn es rūpa erzeugt. 

Wenn wir wütend sind und dies durch unseren Gesichtsausdruck zeigen, er-
zeugt akusala citta das rūpa der körperlichen Äußerung, das durch die Wurzel-
Bedingung der hetus moha und dosa bedingt ist. Wir heben vielleicht unsere 
Hand und schlagen jemand anderen. Dann wird akusala kamma durch den 
Körper ausgeführt und die rūpas sind durch die Wurzel-Bedingung bedingt. 
Wenn wir einem anderen schmeicheln, um von ihm gemocht zu werden, spre-
chen wir mit lobhamūla citta. Dann ist das rūpa der sprachlichen Äußerung von 
moha und lobha durch die Wurzel-Bedingung hervorgebracht. Oder wir kön-
nen akusala kamma durch Sprache begehen, zum Beispiel wenn wir lügen. Wir 
können mit lobhamūla citta lügen, wenn wir etwas gewinnen wollen, oder mit 
dosamūla citta, wenn wir jemand anderem schaden wollen. Das rūpa der 
sprachlichen Äußerung wird dann von den begleitenden Wurzeln durch die 
Wurzel-Bedingung hervorgebracht. 

Wenn wir das Haus putzen oder kochen, ist uns dann bewusst, durch welche 
hetus unsere Körperbewegungen bedingt sind? In solchen Momenten kann 
Bewusstheit da sein. Wir schreiben vielleicht mit Freundlichkeit, mettā, an 
jemanden einen Brief und dann werden die rūpas, die während wir unsere 
Hände bewegen entstehen, von kusala citta erzeugt. Die begleitenden sobhana 
hetus bedingen diese rūpas durch die Wurzel-Bedingung. Es ist jedoch wahr-
scheinlich, dass akusala cittas abwechselnd mit kusala cittas entstehen. Es 

 
27  „Phänomene“ steht für dhammas, Wirklichkeiten; „Phänomene, die mit Wurzeln verbunden 

sind“ sind die Wirklichkeiten, die zusammen mit den Wurzeln entstehen, nämlich citta und 
cetasikas. 

28  Rūpas entstehen und vergehen in Gruppen oder Einheiten, und diese bestehen aus mindestens 
acht rūpas, die als die untrennbaren rūpas bezeichnet werden. Manche Gruppen von rūpas 
bestehen aus mehr als acht rūpas, aber die acht untrennbaren müssen immer vorhanden sein. 



24 

kann sein, dass wir nāma und rūpa richtig verstehen, während wir schreiben, 
und dann wird das citta von alobha, adosa und amoha begleitet. 

Das Wiedergeburtsbewusstsein (paṭisandhi citta) ist ein vipāka citta, das Resul-
tat von kamma, einer in der Vergangenheit begangenen Tat. Das Wiederge-
burtsbewusstsein kann ahetuka (wurzellos) sein und in diesem Fall wird man 
behindert geboren29. Oder das paṭisandhi citta kann von zwei oder drei so-
bhana hetus begleitet sein, je nach der Art des kusala kamma, das es erzeugt. 
Wenn das paṭisandhi citta in sobhana hetus wurzelt, bedingen diese hetus das 
citta, die begleitenden cetasikas und die rūpas, die durch kamma erzeugt 
werden und gleichzeitig mit dem paṭisandhi citta entstehen. 

Das paṭisandhi citta kann kein rūpa erzeugen, aber in den Existenzebenen, in 
denen es nāma und rūpa gibt, den fünf-khandha-Ebenen, werden die im 
Moment der Geburt entstehenden rūpas durch kamma erzeugt. So sind sowohl 
das paṭisandhi citta als auch die rūpas, die im selben Moment entstehen, das 
Resultat von kamma, einer zuvor begangenen Tat. Im Fall des Menschen 
erzeugt kamma im ersten Moment des Lebens drei Gruppen von rūpa, eine 
Gruppe mit der Herz-Grundlage30, eine Gruppe mit dem Geschlecht (männlich 
oder weiblich) und eine Gruppe mit dem Körpersinn. Da das kusala kamma, 
das nāma und rūpa im Moment der Geburt hervorbringt, unterschiedlich stark 
ausgeprägt sein kann, können auch das geistige und körperliche Resultat, das 
es hervorbringt, unterschiedlich sein. Wir können sehen, dass die Menschen 
mit unterschiedlichen geistigen und körperlichen Fähigkeiten geboren werden. 
Manche Menschen sind schön, manche hässlich, manche neigen zu wenigen 
Krankheiten, manche zu vielen. Wenn man mit paññā geboren wird, gibt es 
Bedingungen, um sie im Laufe des Lebens zu entwickeln, sogar bis zum Grad 
der Erleuchtung. Wir sehen also, dass die Vielfalt von nāma und rūpa der 
Menschen vom Moment der Geburt an von Bedingungen abhängig ist. 

Das Paṭṭhāna besagt zur Wurzel-Bedingung im ersten Moment des Lebens 
(Kusalattika, Kap. 7 Pañhāvāra, 1, 7.): 

 
29  Das kusala kamma, das ein paṭisandhi citta erzeugt, das kusala vipāka ohne Wurzeln ist, ist 

schwächer als das kusala kamma, das ein paṭisandhi citta mit zwei oder drei Wurzeln erzeugt. 
Es gibt viele verschiedene kammas mit unterschiedlichen Graden, die entsprechend ihre Resul-
tate hervorbringen. 

30  In den Daseinsebenen, in denen es nāma und rūpa gibt, muss citta eine physische Grundlage 
oder einen Ursprungsort haben. Für das Sehen, Hören und die anderen Sinneswahrnehmungen 
sind die entsprechenden Sinnesorgane die physische Grundlage. Auch alle anderen Arten von 
citta haben eine physische Grundlage, und dieses rūpa wird als „Herz-Grundlage“ bezeichnet. 



25 

„Im Wiedergeburtsmoment stehen die resultierenden unbestimmten 
Wurzeln (hetus, die vipāka31 sind) mit den mit ihnen verbundenen 
Gruppen (khandhas)32 und mit kamma-gezeugten Materie durch die 
Wurzel-Bedingung in Beziehung.“ 

Nicht nur cittas der Sinnessphäre, kāmāvacara cittas, die von Wurzeln be-
gleitet werden, sind durch diese Wurzeln mittels Wurzel-Bedingung, hetu-
paccaya, bedingt, auch cittas der höheren Bewusstseinsebenen, nämlich jhāna 
cittas und lokuttara cittas, sind durch die begleitenden Wurzeln mittels hetu-
paccaya bedingt. Was die rūpāvacara cittas (rūpa-jhāna cittas) betrifft, so 
erzeugen rūpāvacara kusala cittas sowohl rūpāvacara vipāka cittas als auch 
rūpas des Körpers, und rūpāvacara kiriya cittas (des Arahat) erzeugen auch 
rūpas des Körpers. Diese rūpas werden dann durch die hetus, die die rūpa-
jhāna cittas begleiten, mittels hetu-paccaya bedingt. Was die arūpāvacara 
cittas (arūpa-jhāna cittas) angeht, so erzeugen arūpāvacara kusala cittas und 
arūpāvacara kiriya cittas rūpas des Körpers, und diese rūpas werden dann von 
den hetus, die diese cittas begleiten, durch hetu-paccaya bedingt. Arūpāvacara 
vipāka cittas erzeugen kein rūpa; diese cittas, die das Resultat von arūpa-jhāna 
sind, entstehen in arūpa-brahma-Ebenen, wo es kein rūpa gibt, sondern nur 
nāma33. Lokuttara cittas erzeugen rūpas des Körpers34. Das rūpa wird dann 
durch hetus, die lokuttara sind, mittels hetu-paccaya bedingt. 

Im Paṭṭhāna lesen wir von vielen Aspekten der Bedingungszusammenhänge 
zwischen Phänomenen und wir sollten diese in unserem täglichen Leben be-
trachten. Das Studium der Wurzel-Bedingung kann uns daran erinnern darauf 
zu achten, ob kusala citta oder akusala citta entsteht, während wir handeln, 
sprechen oder denken. 

Die Wurzeln, die zusammen entstehen, bedingen sich gegenseitig durch die 
Wurzel-Bedingung. Alobha und adosa entstehen immer gemeinsam und kön-
nen von amoha, paññā, begleitet sein oder auch nicht. Wenn amoha vorhan-
den ist, werden die beiden anderen Wurzeln, die das citta begleiten, nämlich 

 
31  Wie in der Einleitung erklärt, können Wirklichkeiten, dhammas, dreifach klassifiziert werden: 

kusala, akusala und unbestimmt, avyākata. Unbestimmte dhammas beinhalten vipāka, resul-
tierend, und kiriya, unwirksam. Hetus, die „resultierend unbestimmt“ sind, sind also hetus, die 
vipāka sind. 

32  Die verbundenen Gruppen sind das citta und die cetasikas, die zusammen mit den Wurzeln 
entstehen. 

33  Das Wiedergeburtsbewusstsein in einer höheren Daseinsebene, nämlich in einer rūpa-brahma- 
oder arūpa-brahma-Ebene, ist das Resultat von jhāna. 

34  In den Daseinsebenen, in denen es nāma und rūpa gibt, erzeugt citta das ganze Leben lang rūpas 
wie Festigkeit, Wärme, Geschmeidigkeit usw. Das lokuttara citta, das nibbāna erfährt, erzeugt 
ebenfalls solche rūpas des Körpers. 



26 

alobha und adosa, von amoha bedingt. Zum Beispiel kann rechtes Verständnis 
mit Großzügigkeit, alobha, einhergehen. Während wir geben, können wir er-
kennen, dass Großzügigkeit nur eine Art von nāma ist, nicht das Selbst, und 
dann ist die Großzügigkeit reiner, sie hat einen höheren, heilsamen Grad als 
Großzügigkeit, die nicht von rechtem Verständnis begleitet wird. Wenn jemand 
mit mahāvipāka citta (vipāka citta der Sinnessphäre begleitet von sobhana 
hetus) geboren wird, kann dieses citta von paññā begleitet sein oder nicht. 
Wenn das paṭisandhi citta von paññā begleitet ist, kann man, wenn paññā 
während dieses Lebens entwickelt wird, Erleuchtung erlangen. 

Moha und lobha bedingen sich gegenseitig, und auch moha und dosa bedingen 
sich gegenseitig. Vielleicht fällt es uns schwer, die Eigenschaften von moha zu 
erkennen, und wir vergessen leicht, dass, wenn lobha da ist, auch moha da ist, 
oder wenn dosa da ist, auch moha da ist. Wir sollten uns daran erinnern, dass 
immer dann, wenn ein akusala citta auftaucht, Unwissenheit über die Wirk-
lichkeiten herrscht. Wenn wir zum Beispiel an einem angenehmen Ton fest-
halten, sind wir in diesem Moment verblendet und sehen das Objekt nicht so, 
wie es wirklich ist, nämlich als eine bedingte Wirklichkeit, die unbeständig ist. 
Wenn wir verärgert sind, gibt es sowohl dosa als auch Unwissenheit. Wir haben 
nicht gerne dosa, weil wir unangenehme Gefühle nicht mögen, aber wir ver-
stehen die Bedingungen für dosa nicht, wir vergessen, dass Unwissenheit dosa 
bedingt. Wenn Unwissenheit entsteht, sehen wir die Gefahr und den Nachteil 
von akusala nicht. Wenn wir mettā entwickeln, kann dosa vorübergehend 
unterdrückt werden, aber für die Auslöschung von dosa ist die Entwicklung des 
rechten Verständnisses der Wirklichkeiten notwendig. Nur der ariya, der die 
dritte Stufe der Erleuchtung erreicht hat, der anāgāmī (Nicht-Wiederkehrer), 
hat paññā in einem solchen Maß entwickelt, dass dosa ausgelöscht wurde. 
Unwissenheit führt zu allen Arten von Geistesbefleckungen und nur das rechte 
Verständnis von nāma und rūpa kann die Unwissenheit endgültig auslöschen. 

Die unheilsamen Wurzeln, akusala hetus, sind gefährlich; sie häufen sich an 
und verursachen immer wieder das Entstehen von akusala cittas. Sie halten 
uns von kusala ab und verursachen eine Beunruhigung des Geistes. Wir lesen 
im Itivuttaka 88 (Khuddhaka Nikāya)35 : 

„Es gibt drei innere Makel, drei innere Gegner, drei innere Feinde, drei 
innere Mörder, drei innere Widersacher. Welches sind diese drei? Gier 
ist ein innerer Makel ... Hass ist ein innerer Makel ... Verblendung ist ein 

 
35  Übersetzung des Ehrw. Nyanaponika in „Die Wurzeln von Gut und Böse“, IV. Allgemeine Texte, 

25. 



27 

innerer Makel, ein innerer Gegner, ein innerer Feind, ein innerer 
Mörder, ein innerer Widersacher. 

Gier ist ein Grund für Unheil,  
Rastlosigkeit des Geistes folgt ihr nach.  
Doch die Gefahr, die ihm von innen droht,  
Der Giergeblendete nimmt sie nicht wahr. 

Der Gierige verkennt die Wirklichkeit.  
Der Gierige erkennt die Wahrheit nicht.  
Denn wer von Gier ist überwältigt,  
Der bleibt in dichte Finsternis gehüllt. 

Doch wer sich von der Gier befreit  
Und, was da gierig anreizt, nicht verlangt,  
Dem gleitet Gier vom Herzen ab  
Wie Wasser von dem Lotusblatt.“ 

Das Sutta spricht dann über die Gefahr und das Aufgeben von Hass und Ver-
blendung. Wir lesen über das Aufgeben von Verblendung: 

„Doch wer Verblendung ausgetilgt,  
Bleibt von der Wirrsal unverwirrt  
Und treibt des Wahnes Blendwerk aus  
Wie Sonnenaufgang dunkle Nacht.“ 

Gefühle werden auch durch die begleitenden hetus mittels hetu-paccaya be-
dingt. Angenehme Gefühle sind unterschiedlich, je nachdem, ob sie von einem 
akusala oder kusala citta begleitet werden. Es ist Unruhe im Geist, wenn das 
angenehme Gefühl von Anhaftung begleitet wird, und es ist Ruhe, wenn das 
angenehme Gefühl von Großzügigkeit begleitet wird. Wenn wir uns dessen 
bewusst sind, können wir erkennen, dass diese beiden Arten von angenehmen 
Gefühlen unterschiedlich sind. Es ist nützlich, über die verschiedenen Bedin-
gungen für das Entstehen der Phänomene zu lesen; wir sollten ihre Auswir-
kungen auf unser tägliches Leben bedenken, damit wir verstehen können, was 
für ein Leben wir führen. Ist es ein Leben voller lobha, dosa und moha, oder 
wird rechtes Verständnis entwickelt? 



28 

  

        



29 

3. Objekt-Bedingung 
 
Jedes citta, das entsteht, erfährt ein Objekt, und die begleitenden cetasikas 
erfahren ebenfalls dieses Objekt. Das Objekt bedingt das citta und die begle-
itenden cetasikas, weil sie dieses Objekt erfahren. So ist das Objekt in diesem 
Fall der bedingende Faktor, paccaya dhamma, und das citta und die cetasikas 
sind die bedingten Wirklichkeiten, paccayuppanna dhammas. Rūpa ist nicht 
durch ein Objekt bedingt, da rūpa kein Objekt erfährt. 

Wir lesen im Paṭṭhāna (Paccayaniddesa, 2): 

„Die sichtbare Objekt-Grundlage steht mit dem Seh-Bewusstseins-
Element und mit den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die 
Objekt-Bedingung in Beziehung.“ 

Das sichtbare Objekt steht auch mit den anderen cittas des Augentor-Prozesses 
durch die Objekt-Bedingung in Beziehung. Genauso verhält es sich mit Ton und 
den anderen Objekten, die durch die Sinnestore und durch das Geisttor erfah-
ren werden können. Sie sind mit den betreffenden cittas durch die Objekt-
Bedingung verbunden. 

Alles kann ein Objekt der Erfahrung sein. Alle bedingten nāmas und rūpas, 
gegenwärtige, vergangene oder zukünftige, der unbedingte dhamma, der 
nibbāna ist, und auch Konzepte, die im letztendlichen Sinn nicht wirklich sind, 
können Objekt sein. Rūpa kann durch das Sinnestor und durch das Geisttor 
erfahren werden; citta, cetasika, nibbāna und Konzepte können nur durch das 
Geisttor erfahren werden. Das sichtbare Objekt, das durch das Sehen erfahren 
wird, muss vor dem Sehen entstehen, und wenn das Sehen es erfährt, ist es 
noch nicht weggefallen, denn rūpa dauert so lange wie siebzehn Momente von 
citta36. Wenn das sichtbare Objekt durch das Geisttor erfahren wird, ist es 
gerade schon vergangen. Auch das Sehen selbst kann Objekt sein. Citta kann 
durch das Geisttor ein anderes citta erfahren, wie das Sehen, das gerade weg-
gefallen ist. Es muss vergangen sein, da immer nur ein citta zu einer Zeit ent-
stehen kann. Es kann z.B. ein citta mit Verständnis (paññā) sein, das das Sehen 
als ein bedingtes nāma erkennt, das unbeständig ist. 

 
36  Einem Sinnestor-Prozess von cittas folgt ein Geisttor-Prozess von cittas, die dasselbe Sinnes-

objekt erfahren wie der vorangegangene Sinnestor-Prozess, aber da rūpa nicht länger als sieb-
zehn citta-Momente dauern kann, ist dieses Sinnesobjekt gerade vergangen, wenn es von den 
cittas des Geisttor-Prozesses erfahren wird, der auf den Sinnestor-Prozess folgt. Später können 
andere Geisttor-Prozesse von cittas entstehen, die Konzepte erfahren. Siehe Anhang 1 und mein 
„Abhidhamma im Alltag“, Kap. 15. 



30 

Damit ein Objekt erfahren werden kann, muss Kontakt da sein, phassa. Phassa 
ist ein cetasika, das zusammen mit jedem citta entsteht und das Objekt „kon-
taktiert“, so dass das citta es erkennen kann. Kontakt ist nāma, es ist etwas 
anderes als das, was wir in der konventionellen Sprache mit physischem 
Kontakt meinen. Es gibt Kontakt durch die Augen, die Ohren, die Nase, die 
Zunge, den Körpersinn und den Geist. Phassa ist eine wesentliche Bedingung 
für citta um ein Objekt zu erfahren. Das rūpa Farbe, kann nur dann Objekt sein, 
wenn phassa es berührt. Genauso verhält es sich mit dem Ton und den anderen 
Objekten. 

Mit welcher Art von Objekten kommt phassa in Kontakt? Um die Gründe besser 
zu verstehen, warum wir bestimmte Objekte erfahren müssen, sollten wir die 
Objekt-Bedingung und andere Bedingungen berücksichtigen. Wir können in 
der Gesellschaft eines guten Dhamma-Freundes sein, so dass wir den rechten 
Dhamma hören können und in der Lage sind, rechtes Verständnis zu entwi-
ckeln. Oder wir können uns in der Gesellschaft schlechter Freunde befinden, 
die das, was heilsam ist, vernachlässigen. In diesen verschiedenen Situationen 
ist es Kontakt, phassa, der verschiedene Objekte berührt. Wir meinen viel-
leicht, dass wir die Objekte, die wir erleben, auswählen können. Selbst wenn 
es so aussieht, als könnten wir wählen, ist die Erfahrung von Objekten immer 
noch an Bedingungen geknüpft. Wenn die Bedingungen nicht stimmen, können 
wir ein bestimmtes Objekt, das wir erleben möchten, nicht erfahren. Zum Bei-
spiel haben wir Verlangen nach dem Geschmack eines Apfels und fangen an, 
ihn zu essen, aber das Innere kann verdorben sein, so dass wir statt des köst-
lichen einen bitteren Geschmack schmecken. Oder wir schalten das Radio ein, 
um Musik zu hören, aber dann können wir sie nicht hören, weil das Radio 
kaputt ist oder der Lärm draußen zu laut ist. 

Für die Erfahrung eines bestimmten Objekts wirken mehrere Bedingungen 
zusammen. Wenn zum Beispiel das Hörbewusstsein entsteht, ist es kamma, 
das dieses vipāka citta des Hörens hervorbringt, sowie auch den Gehörsinn des 
Ohrs, der das Tor und die physische Grundlage des Hörens ist. Hätte kamma 
nicht den Ohrensinn hervorgebracht, könnte man nicht hören. Der Ton, der auf 
den Ohrensinn trifft, wird nicht nur vom Hörbewusstsein erfahren, sondern 
auch von anderen cittas, die in einem Prozess entstehen, wobei jedes seine 
eigene Funktion hat, während sie Ton erfahren. In jedem Prozess von cittas 
entstehen javana cittas, die im Fall von Nicht-Arahats entweder kusala oder 
akusala cittas sind. 

Die cittas, die Objekte erfahren, werden von verschiedenen Gefühlen begleitet. 
Die vipāka cittas Sehen, Hören, Riechen und Schmecken, die ein angenehmes 
oder unangenehmes Objekt erfahren, werden immer von einem indifferenten 



31 

Gefühl begleitet. Oft weiß man nicht, ob das von diesen cittas erlebte Objekt 
angenehm oder unangenehm war, sie fallen sofort weg. Wenn ein angenehmes 
oder unangenehmes berührbares Objekt durch den Körpersinn erfahren wird, 
wird das vipāka citta des Körperbewusstseins nicht von indifferenten Gefühlen 
begleitet, sondern von angenehmen Körpergefühlen oder von schmerzhaften 
Körpergefühlen. Die Wirkung des berührbaren Objekts auf den Körpersinn ist 
intensiver als die Wirkung der anderen Sinnesobjekte auf die entsprechenden 
Sinne. Nachdem die vipāka cittas weggefallen sind, entstehen javana cittas. 
Wenn diese kusala cittas sind, werden sie von angenehmen oder indifferenten 
Gefühlen begleitet, und wenn diese akusala cittas sind, werden sie von ange-
nehmen, unangenehmen oder indifferenten Gefühlen begleitet. 

Wenn wir nicht mit Heilsamem beschäftigt sind, haben javana cittas, die 
akusala sind, die Gelegenheit, zu entstehen. In diesem Moment könnte Hör-
bewusstsein entstehen und wir bemerken vielleicht nicht, dass kurz darauf An-
haftung entsteht. Anhaftung wird zwangsläufig immer wieder entstehen. Die 
meiste Zeit denken wir mit akusala cittas an das, was wir mit den anderen 
Sinnen gesehen, gehört oder erfahren haben. Es gibt viele Momente der Un-
wissenheit, in denen wir nicht einmal merken, dass wir denken. Das citta denkt 
jedoch immer wieder an das eine oder andere Objekt. Wenn man den Dhamma 
nicht studiert hat, verwechselt man die verschiedenen Tor-Eingänge und die 
verschiedenen Objekte, man „verbindet“ sie miteinander. Man neigt dazu, zu 
glauben, dass es ein Selbst gibt, das ein beständiges „Ding“ erlebt. 

Es kann immer nur ein Objekt zu einer Zeit erfahren werden. Wir fragen uns 
vielleicht, warum wir ein bestimmtes Objekt erfahren und warum wir unsere 
Aufmerksamkeit von einem Objekt zu einem anderen verlagern. Die Atthasālinī 
(Darlegung der Bedeutung, III, 2.17 / PTS 333, 334) erklärt, dass die rūpas, die 
durch die Sinne erfahren werden können, zu Objekten „aufgrund einer bewuss-
ten Neigung [Nyanaponika: Beachten]“ oder „aufgrund von Eindringlichkeit 
[Überwiegen]“ werden. Wir sollten uns daran erinnern, dass selbst das Befol-
gen unserer eigenen Neigung bedingt ist; dass es kein Selbst gibt, das bestim-
men kann, welche Art von Objekt erfahren werden soll. Die Atthasālinī gibt 
Beispiele für das Erleben eines Objekts mit „bewusster Neigung“: Wenn die 
Schale (eines Mönchs) mit Nahrung gefüllt ist und ihm angeboten wird, und 
jemand nimmt einen Klumpen davon und untersucht, ob er hart oder weich ist, 
dann betrachtet er nur das Element der Festigkeit, obwohl sowohl Wärme als 
auch Bewegung vorhanden sind37. Als Beispiel für die Erfahrung eines Objekts 

 
37  Die vier Großen Elemente Festigkeit, Kohäsion, Hitze und Bewegung treten immer zusammen 

auf, aber es kann immer nur ein rūpa erfahren werden. Festigkeit, Hitze und Bewegung sind 



32 

„kraft des Überwiegens“ gibt die Atthasālinī an, dass derjenige, der ausrutscht 
und sich den Kopf an einem Baum stößt, oder der beim Essen auf einen Stein 
beißt, aufgrund des Überwiegens nur Härte als Objekt wahrnimmt, obwohl 
auch Wärme und Bewegung vorhanden sind. Weiter heißt es in der Atthasālinī: 

„Wie aber kommt es zu einem Wechsel des Objekts seitens des Be-
wusstseins? Auf zweierlei Weise: mit Absicht oder wegen der beson-
deren Stärke des (neuen) Objektgebiets. Bei einer Tempelfestlichkeit 
oder einer anderen Gelegenheit geht da jemand zum Tempel in der 
Absicht: ‚Ich will diese und jene Dagoben und Buddhastatuen verehren 
und mir die Skulpturen und Bilder ansehen.‘ Dort angekommen, verehrt 
oder besieht er zunächst die einen (Objekte) und sich zur Verehrung und 
Besichtigung auch der anderen entschließend, geht er, um auch jene zu 
verehren und zu besichtigen. So kommt es zu einem Objektwechsel auf-
grund der Absicht. - Wenn da einer in der Betrachtung der dem Kailāsa-
Gipfel ähnelnden Großen Dagoba begriffen ist und später ertönen aller-
lei Musikinstrumente, dann lässt er das Sehobjekt fallen und geht zu 
jenem Hörobjekt über; wenn nachher lieblich duftende Blumen oder 
Räucherwerk herbeigebracht werden, dann lässt er das Hörobjekt fallen 
und geht zum Riechobjekt über. So kommt es zum Objektwechsel 
wegen der besonderen Stärke des Objektgebietes.“ 

Wenn wir den Dhamma studieren und überdenken, hören wir vielleicht das 
Geräusch des Verkehrs nicht, aber wenn der Lärm sehr laut ist, hören wir ihn. 
Dann ist dieses Objekt eindringlich. Genauso ist es, wenn wir unter heftigen 
Schmerzen leiden. Dann gibt es ein Objekt, das eindringlich ist, wir können an 
nichts anderes denken als an den Schmerz. 

Angenehme Objekte und unangenehme Objekte werden von kusala cittas und 
akusala cittas erfahren. Sowohl kusala cittas als auch akusala cittas können 
Objekt-Bedingungen für kusala citta oder für akusala citta sein. 

Kusala citta kann das Objekt von kusala citta sein. Wir lesen im Paṭṭhāna 
(Kusalattika, Kap. 7 Pañhāvāra, 2, 1.): 

„Ein heilsames Phänomen (kusala dhamma) steht mit einem heilsamen 
Phänomen durch die Objekt-Bedingung in Beziehung: Nachdem man 
dāna gegeben hat, blickt man prüfend darauf zurück. Nachdem man die 
ethischen Regeln (sīla) auf sich genommen hat, blickt man darauf 
zurück. Nachdem man die Uposatha-Pflichten erfüllt hat, blickt man 

 
berührbare Objekte, aber Kohäsion kann nicht durch den Körpersinn erfahren werden, sondern 
nur durch das Geisttor. 



33 

zurück. Man blickt auf das zurück, was man früher Gutes getan hat. 
Nachdem man aus dem Jhāna ausgetreten ist, blickt man auf das Jhāna 
zurück. Lernende (sekkha)38 blicken auf ihren Reifemoment (gotra-
bhū)39 zurück; sie blicken auf ihren Klärungsmoment (vodāna)40 zurück. 
Nachdem Lernende aus dem Pfad (magga) ausgetreten sind, blicken sie 
auf den Pfad zurück41. Lernende oder Weltlinge kontemplieren einen 
heilsamen Zustand mit Einsicht als unbeständig, unbefriedigend, Nicht-
Selbst.“  

Kusala kann auch das Objekt von akusala citta sein. Wir lesen im nächsten 
Abschnitt (Absatz 2): 

„Ein heilsames Phänomen steht mit einem unheilsamen Phänomen 
durch die Objekt-Bedingung in Beziehung: Man freut sich und ist ent-
zückt nachdem man dāna gegeben hat, nachdem man die ethischen 
Regeln auf sich genommen hat, nachdem man die Uposatha-Pflichten 
erfüllt hat; wenn man es als Objekt nimmt, entsteht Anhaftung, falsche 
Ansicht, Zweifel, Unruhe und Leid. Man freut sich und ist entzückt über 
das, was man früher Gutes getan hat; wenn man es als Objekt nimmt, 
entsteht Anhaftung, falsche Ansicht, Zweifel, Unruhe und Leid. 

Wenn man aus dem Jhāna austritt, erfreut und entzückt ist und es als 
Objekt nimmt, entsteht Anhaftung, falsche Ansicht, Zweifel und Unru-
he. Wenn Jhāna vergangen ist, bedauert man dies und es entsteht Leid.“ 

Wir sollten überlegen, wie die Objekt-Bedingung in unserem täglichen Leben 
wirkt. Ist es nicht so, dass wir uns an unser kusala klammern, dass wir deswe-
gen eingebildet sind, dass wir uns für besser halten als andere Menschen? Wir 
könnten die Ausführung von kusala für das Selbst halten. Oder wir denken mit 
dosa an sie. Vielleicht denken wir mit Bedauern an eine großzügige Tat, weil 
wir feststellen, dass das Geschenk, das wir gekauft haben, zu teuer war. Wir 
haben akusala angesammelt und es wird immer ein Objekt finden, sogar 
kusala. 

 
38  Der „Lernende“, sekha [oder sekkha], ist der Ariya, der noch nicht Arahat ist. 
39  Gotrabhū ist das mahākusala citta begleitet von paññā, das dem magga citta des sotāpanna 

vorausgeht. Gotta bedeutet Sippe. Gotrabhū bezieht sich auf die Person, die der Linie der Ariyas 
angehören wird. 

40  Vodāna ist das von paññā begleitete mahākusala citta, das dem magga citta der drei höheren 
Stufen der Erleuchtung vorausgeht (Visuddhimagga, Kap. XXII, 677 [Ñāṇamoli: XXII, 23., Fußnote 
7]). 

41  Nachdem die lokuttara cittas, die bei der Erlangung der Erleuchtung entstanden sind, wegge-
fallen sind, überprüft das von paññā begleitete mahākusala citta das Pfadbewusstsein, magga 
citta. 



34 

Wir lesen im gleichen Abschnitt des Paṭṭhāna (Absatz 4), dass akusala das 
Objekt von akusala citta sein kann: 

„Ein unheilsames Phänomen steht mit einem unheilsamen Phänomen 
durch die Objekt-Bedingung in Beziehung: Man erfreut sich und ist ent-
zückt von seiner Lust. Wenn man sie als Objekt nimmt, entsteht Lust, 
falsche Ansicht, Zweifel, Unruhe und Leid. (…)“ 

Ist es nicht so, dass wir lobha mögen und genießen? Wir wollen so viele Mo-
mente des Genusses wie möglich haben. Dann entsteht mehr lobha. Wenn wir 
lobha nicht als eine bedingte Wirklichkeit erkennen, halten wir ihn für „mein 
lobha“. Lobha kann auch das Objekt von dosa sein. Wir können uns wegen des 
lobha schuldig fühlen, wir können Abneigung gegen ihn haben und wir können 
ihn bereuen. Jede Art von Geistesbefleckung kann Objekt von akusala citta 
sein. 

Akusala kann auch Objekt von kusala citta sein, zum Beispiel wenn wir Geistes-
befleckungen mit rechtem Verständnis betrachten und sie als bedingte Wirk-
lichkeiten erkennen, die nicht das Selbst sind. Wir lesen im gleichen Abschnitt 
des Paṭṭhāna (Absatz 5): 

„Ein unheilsames Phänomen steht mit einem heilsamen Phänomen 
durch die Objekt-Bedingung in Beziehung: Lernende blicken zurück auf 
ihre bereits beseitigten geistigen Verunreinigungen (kilesa), auf ihre 
bereits teilweise beseitigten Verunreinigungen und sie kennen die Ver-
unreinigungen, mit denen sie früher behaftet waren. Lernende oder 
Weltlinge kontemplieren einen unheilsamen Zustand mit Einsicht als 
unbeständig, unbefriedigend und Nicht-Selbst. (…)“ 

Der Arahat kann auf früher entstandene kusala und akusala cittas mit kiriya 
citta zurückblicken, das ein unbestimmter (avyākata) dhamma ist. Dann bedin-
gen kusala dhamma und akusala dhamma unbestimmten dhamma durch die 
Objekt-Bedingung. 

Nibbāna und die acht lokuttara cittas, die nibbāna erfahren, können keine 
Objekte des Anhaftens sein. Die magga cittas (lokuttara kusala cittas) der 
verschiedenen Stufen der Erleuchtung beseitigen Geistesbefleckungen und 
schließlich, auf der Stufe der Arahatschaft, beseitigen sie alle Arten des Anhaf-
tens. Wir lesen im Paṭṭhāna (Kusalattika, Kap. 7 Pañhāvāra, 2, 8.):  

„Lernende blicken auf ihre Frucht zurück. Sie blicken auf nibbāna zurück. 
Nibbāna steht mit dem Reifemoment, dem Klärungsmoment und dem 
Pfad [-Bewusstsein] durch die Objekt-Bedingung in Beziehung.“ 



35 

Nibbāna ist die Objekt-Bedingung für die acht lokuttara cittas, die es erfahren, 
nämlich die vier magga cittas (Pfadbewusstsein, lokuttara kusala citta) und die 
vier phala cittas („Frucht“, lokuttara vipāka citta), die auf den vier Stufen der 
Erleuchtung entstehen. 

Nibbāna ist auch Objekt-Bedingung für den Reifemoment, dem „Wechsel der 
Abstammung“, gotrabhū, einem mahākusala citta begleitet von paññā, das im 
Prozess entsteht, wenn Erleuchtung erlangt wird; es geht dem magga citta des 
sotāpanna voraus und ist das erste citta, das nibbāna erfährt. Das von paññā 
begleitete mahākusala citta, das den magga cittas der drei höheren Stufen der 
Erleuchtung vorausgeht, wird Klärungsmoment oder „Reinigung“ (vodāna) ge-
nannt und nibbāna ist die Objekt-Bedingung für diese Art von citta. 

Nachdem die lokuttara cittas weggefallen sind, blicken Lernende mit mahā-
kusala cittas begleitet von paññā auf nibbāna zurück, und diese cittas sind 
mittels Objekt-Bedingung durch nibbāna bedingt. Im Fall des Arahats sind es 
mahākiriya cittas begleitet von paññā, die auf nibbāna zurückblicken, und 
diese cittas sind mittels der Objekt-Bedingung durch nibbāna bedingt. 

Konzepte können Objekte von kusala citta, akusala citta oder kiriya citta sein. 
Wir haften immer wieder an Besitztümern an, wir wollen Dinge wie Geld, Klei-
dung oder Autos haben. Konzepte können durch die Objekt-Bedingung akusala 
citta bedingen. Anhaftung kann nicht sofort beseitigt werden, aber wir können 
Verständnis entwickeln, um die Dinge so zu sehen, wie sie wirklich sind. 

Konzepte wie eine Person oder ein Auto sind im konventionellen Sinn wirklich, 
im letztendlichen Sinn sind sie nicht wirklich. Wenn wir nur auf Konzepte ach-
ten, klammern wir uns gewöhnlich mehr und mehr an sie. Wir könnten sie als 
das Ziel unseres Lebens betrachten. Wir sind immer wieder vertieft in unsere 
Gedanken über Menschen und Dinge, die wir wahrnehmen, und achten nicht 
auf die cittas, die in diesen Momenten an solche Konzepte denken, und so 
wissen wir nicht, was wirklich vor sich geht. Wir erkennen vielleicht nicht, dass 
es ein Sehbewusstsein gibt, das nur das erfährt, was durch den Augensinn 
erscheint, das sichtbare Objekt, und dass es andere Arten von cittas gibt, die 
auf Form und Gestalt achten und an Konzepten, Vorstellungen von Personen 
und Dingen festhalten, die scheinbar von Dauer sind. Wir sollten nicht ver-
suchen, das Denken an Konzepte zu vermeiden, sie gehören zum täglichen 
Leben. Wir könnten unsere Aufgaben nicht erfüllen, ohne an Konzepte zu 
denken. Wenn man jedoch rechtes Verständnis entwickelt, kommt man zu der 
Erkenntnis, dass es kein „Selbst“ gibt, das sieht, erkennt, mag oder ablehnt. 
Dies sind verschiedene Momente von cittas, die sich ständig verändern. Man 
wird dann wissen, wann das Objekt des citta ein sichtbares Objekt ist und wann 



36 

ein Konzept. Ein Konzept hat keine Charakteristik, die man direkt erfahren 
kann. Wenn wir an eine Person denken, denken wir an ein „Ganzes“, das von 
Dauer zu sein scheint, aber was wir für eine Person halten, besteht aus vielen 
verschiedenen Elementen, die entstehen und vergehen. Härte kann in Erschei-
nung treten, wenn wir das, was wir eine Person nennen, berühren. Die Härte 
ist eine letztendliche Wirklichkeit mit einer eigenen, unveränderlichen Charak-
teristik. Härte ist immer Härte, sie kann direkt erfahren werden. Wir können 
sie mit verschiedenen Namen bezeichnen, aber ihre Eigenschaft bleibt die-
selbe. Wir können nicht vermeiden, an „Menschen“ zu denken, das wäre unna-
türlich, aber wir sollten wissen, dass wir in manchen Momenten eine letzt-
endliche Wirklichkeit wie die Härte erleben und in anderen Momenten an 
einen Begriff denken. Das Denken selbst ist eine letztendliche Wirklichkeit mit 
ihrer eigenen Charakteristik, und man kann es als das erkennen, was es ist: eine 
bedingte Wirklichkeit, die nicht das Selbst ist. Der Arahat denkt an Konzepte, 
aber er haftet nicht daran, er denkt mit kiriya citta. 

Wenn wir ein angenehmes Objekt erleben, so entsteht gewöhnlich Anhaftung, 
und wenn wir ein unangenehmes Objekt erfahren, entsteht in der Regel Abnei-
gung. Diese Objekte bedingen akusala cittas durch die Objekt-Bedingung. Wir 
glauben vielleicht, dass ein bestimmtes Objekt zwangsläufig akusala citta be-
dingt, aber wir vergessen, dass es auch andere Faktoren gibt, die cittas bedin-
gen. Wenn ein Objekt auftaucht, kann es weise oder unweise Aufmerksamkeit 
darauf geben; es gibt weise Aufmerksamkeit auf das Objekt, wenn kusala 
javana cittas entstehen, und es gibt unweise Aufmerksamkeit, wenn akusala 
javana cittas entstehen. Wir lesen im Sutta „Alle Triebe“ (MN 242), dass der 
Buddha, während er sich in der Nähe von Sāvatthī, im Jeta-Hain, aufhielt, zu 
den Mönchen über die Kontrolle aller Triebe sprach: 

„Der unbelehrte gewöhnliche Mensch... kennt weder die Dinge, die der 
Aufmerksamkeit wert sind (manasikaraṇīye dhamme), noch die, die der 
Aufmerksamkeit nicht wert sind (amanasikaraṇīye)...“ 

Wir lesen, dass er deshalb seine Aufmerksamkeit nicht dem schenkt, was es 
wert ist, sondern seine Aufmerksamkeit auf das lenkt, was unwürdig ist. Der 
gut unterrichtete Schüler weiß, was der Aufmerksamkeit würdig ist und was 
nicht, und er handelt entsprechend. Wir lesen im Kommentar zu diesem Sutta 
(Papañcasūdanī): 

 
42  Ich verwende die Übersetzung von Ven. Nyanaponika, „The Roots of Good and Evil“ I, 6. Wheel 

251/ 253, B.P.S. Kandy. [Dieses Zitat wurde hier ins Deutsche übersetzt.] 



37 

„...Es gibt nichts Bestimmtes in der Natur der Dinge (oder Objekte) 
selbst, das sie der Aufmerksamkeit würdig oder unwürdig macht; aber 
es gibt eine solche Bestimmtheit in der Art (ākāra) der Aufmerksamkeit. 
Eine Art der Aufmerksamkeit, die eine Grundlage für das Entstehen des 
Unheilsamen oder Bösen (akusala) bietet, diese Art der Aufmerksam-
keit sollte (dem jeweiligen Objekt) nicht gegeben werden; aber die Art 
der Aufmerksamkeit, die die Grundlage für das Entstehen des Guten 
und Heilsamen (kusala) ist, diese Art der Aufmerksamkeit sollte gege-
ben werden.“ 

Wenn uns jemand eine köstliche Süßigkeit schenkt und wir sie erst einmal 
probiert haben, scheint es, dass wir nicht umhin können sie zu mögen, dass 
Anhaftung entstehen muss. Dann ist unweise Aufmerksamkeit für das Objekt 
da. Aber kurz danach kann es weise Aufmerksamkeit geben, zum Beispiel, 
wenn wir die Freundlichkeit des Gebers wirklich schätzen. Oder wir können 
bedenken, dass der Geschmack und die Freude daran nicht von Dauer sind, 
dass alle Wirklichkeiten vergänglich sind. Wenn uns jemand mit groben Worten 
anspricht, ist der Ton ein unangenehmes Objekt, gegen das wir Aversion haben 
können. Dann ist unweise Aufmerksamkeit da. Weise Aufmerksamkeit kann es 
geben, wenn wir statt Aversion zu haben, den Vorteil von Mitgefühl mit der 
Person erkennen, die grobe Worte gesprochen hat. 

Wenn Aversion aufgrund von heftigem Schmerz aufkommt, ist unweise Auf-
merksamkeit da. Aber es ist auch weise Aufmerksamkeit möglich, wenn wir 
verstehen, dass Schmerz vipāka ist, hervorgerufen durch kamma, dass er 
unvermeidlich ist. Wir können die Unbeständigkeit und Zerbrechlichkeit des 
Körpers bedenken. Achtsamkeit gegenüber jeder Wirklichkeit, die sich zeigt, ist 
von größtem Nutzen. Unser Körper besteht aus verschiedenen rūpa-Elemen-
ten, und bei Schmerzen können die Merkmale von Härte oder Hitze auftreten. 
Diese können sehr schmerzhaft sein, aber anstatt an „unseren Schmerz“ zu 
denken, kann Achtsamkeit für die Wirklichkeiten entstehen. Dann können wir 
erkennen, dass Härte oder Hitze rūpas sind, die aufgrund ihrer eigenen Be-
dingungen entstehen, und dass es kein Selbst gibt, das Macht über sie hat. 
Schmerzhaftes Gefühl ist nāma, das aufgrund seiner eigenen Bedingungen ent-
steht, es ist nicht kontrollierbar. Wenn Aversion gegenüber dem Schmerz ent-
steht, kann die Aversion das Objekt der Achtsamkeit sein, so dass sie nur als 
ein bedingtes nāma gesehen werden kann. Nur durch rechtes Verständnis der 
Wirklichkeiten kann Anhaftung an „meinen Körper“ oder „meinen Geist“ nach-
lassen. Im Moment des rechten Verständnisses gibt es echte weise Aufmerk-
samkeit. 



38 

Wir sollten nicht nur die Objekt-Bedingung betrachten, sondern auch die 
anderen Arten von Bedingungen, die im Paṭṭhāna enthalten sind, so dass wir 
die Bedeutung von anattā, Nicht-Selbst, verstehen. Die Lehre über Bedingun-
gen ist keine bloße Theorie; bedingende Wirklichkeiten und bedingte Wirk-
lichkeiten betreffen unser tägliches Leben genau jetzt. 

Wenn wir mehr Verständnis des Objekts haben, das sich gerade präsentiert, 
werden wir auch die Objekt-Bedingung verstehen. Härte mag sich in diesem 
Moment durch das Körpertor zeigen, und dann ist Härte eine Objekt-Bedin-
gung für das Körperbewusstsein, das sie erfährt, und wenn daraufhin sati und 
paññā folgen, ist Härte eine Objekt-Bedingung für sati und paññā. Aber nie-
mand kann die Objekt-Bedingung manipulieren. Wer weiß schon, was das 
nächste Objekt sein wird und für welche Art von citta es Objekt-Bedingung sein 
wird?  

Wenn wir die Objekt-Bedingung betrachten, können wir daran erinnert wer-
den, uns jeder Wirklichkeit, die sich uns präsentiert, bewusst zu sein, ganz 
gleich, ob es ein angenehmes oder ein unangenehmes Objekt ist, ganz gleich, 
ob es ein kusala dhamma oder akusala dhamma ist. Wir messen der Art des 
Objekts, das wir erfahren, große Bedeutung bei, aber alle unsere Erfahrungen 
sind bedingt und entziehen sich unserer Kontrolle. 

  



39 

4. Vorherrschafts-Bedingung 
 
Wir lesen im Paṭṭhāna (Paccayaniddesa, 3) von zwei Arten der Vorherrschafts-
Bedingung: 

− Zusammenentstehende Vorherrschafts-Bedingung (sahajātādhipati-
paccaya) 

− Objekt-Vorherrschafts-Bedingung (ārammaṇādhipati-paccaya) 

Was die zusammenentstehende Vorherrschafts-Bedingung betrifft, so ist der 
bedingende Faktor (paccaya), der einen dominierenden Einfluss auf die Wirk-
lichkeiten hat, die er bedingt (paccayupanna dhammas), mit diesen zusam-
menentstehend, das heißt, er entsteht gemeinsam mit ihnen. Phänomene 
entstehen niemals allein, sie entstehen gleichzeitig mit anderen Phänomenen. 
Das citta entsteht nicht allein, es wird von cetasikas begleitet; citta und ceta-
sikas entstehen zusammen und vergehen zusammen. 

Es gibt vier Faktoren, die die zusammen mit ihnen entstehenden dhammas 
durch die zusammenentstehende Vorherrschafts-Bedingung bedingen, und 
diese sind: 

− chanda (Wunsch zu tun)43  

− viriya (Energie oder Anstrengung) 

− citta 

− vīmaṃsā (Erforschung des Dhamma, paññā cetasika) 

Drei dieser Faktoren, nämlich chanda, viriya und vīmaṃsā sind cetasikas und 
einer ist citta, aber nicht jedes citta kann ein vorherrschender Faktor sein, wie 
wir sehen werden. Es ist diesen vier Faktoren zu verdanken, dass große und 
schwierige Unternehmungen vollbracht werden können. Wann immer wir eine 
Aufgabe erfüllen wollen, kann einer dieser vier Faktoren der Anführer sein, die 
vorherrschende Bedingung für die Wirklichkeiten, mit denen er zusammenent-
steht, und auch für das rūpa, das in diesem Moment von citta erzeugt wird44. 
Nur einer dieser vier Faktoren kann zu einem bestimmten Zeitpunkt vorherr-
schend sein. Wenn zum Beispiel chanda anführt, können die anderen drei 
Faktoren nicht gleichzeitig vorherrschend sein. Chanda, viriya und citta können 
bei der Durchführung eines Vorhabens oder einer Aufgabe sowohl auf heil-
same als auch auf unheilsame Weise vorherrschend sein, während vīmaṃsā, 

 
43  Chanda ist ein cetasika, das mit cittas der vier jātis entsteht, aber es entsteht nicht mit jedem 

citta. Es begleitet sowohl kusala citta als auch akusala citta. Es wird mit Wunsch-zu-tun, 
Verlangen oder Eifer übersetzt. 

44  Wie wir gesehen haben, ist citta einer der Faktoren, die rūpas des Körpers erzeugen. 



40 

die Erforschung des Dhamma, die paññā, ein sobhana cetasika ist, nur auf heil-
same Weise vorherrschend sein kann. 

Die zusammenentstehenden vorherrschenden Faktoren können in den Mo-
menten der javana cittas (kusala cittas oder akusala cittas im Fall von Nicht-
Arahats) wirken45. Kusala cittas werden immer von den beiden schönen 
Wurzeln (sobhana hetus) des Nicht-Anhaftens (alobha) und der Nicht-Aversion 
(adosa) begleitet und können zusätzlich von paññā begleitet sein. Akusala 
cittas können von zwei akusala Wurzeln begleitet sein: von Unwissenheit 
(moha) und Anhaftung (lobha) oder von Unwissenheit und Aversion (dosa), 
oder sie können Unwissenheit als ihre einzige Wurzel haben. Es gibt zwei Arten 
von akusala cittas, die moha, Unwissenheit, als ihre einzige Wurzel haben: 
mohamūla citta (in moha wurzelnd) begleitet von uddhacca (Unruhe) und 
mohamūla citta begleitet von Zweifel (vicikicchā), und diese cittas sind 
schwach im Vergleich zu den akusala cittas, die zwei akusala hetus haben. 

Die zusammenentstehenden vorherrschenden Faktoren wirken nicht im Fall 
dieser beiden mohamūla cittas, sie wirken nur im Fall von javana cittas, die von 
zwei oder drei Wurzeln begleitet werden. 

Wenn man sich einem Kunstwerk widmet, wie zum Beispiel der Malerei oder 
der Musik, tut man dies zwangsläufig mit lobhamūla citta (in Anhaftung wur-
zelndes citta). Lobha haftet an dem von ihm erfahrenen Objekt, aber kann 
nichts vollbringen, er ist kein vorherrschender Faktor. Chanda, der Eifer oder 
der Wunsch-zu-tun, der das lobhamūla citta begleitet, kann ein vorherrschen-
der Faktor bei der Ausführung der Unternehmungen sein, er bedingt das citta 
und die anderen cetasikas, die er begleitet, durch die zusammenentstehende 
Vorherrschaft. Wenn wir großzügig sind und gerne etwas verschenken, kann 
chanda, der in diesem Fall kusala ist, vorherrschend sein. Das kusala citta wird 
auch von alobha, Nicht-Anhaftung, und adosa, Nicht-Aversion oder Freundlich-
keit, begleitet, aber diese heilsamen Wurzeln können beim Vollbringen einer 
großzügigen Tat nicht vorherrschend sein. Es ist chanda, der bei der Ausfüh-
rung einer großzügigen Tat vorherrschend sein kann, zum Beispiel, wenn man 
das Geschenk auswählt und es übergibt. 

Viriya kann ein vorherrschender Faktor bei der Erledigung unserer Aufgaben 
sein. Das Zubereiten von Essen kann Teil unserer täglichen Hausarbeiten sein, 
und manchmal, wenn wir dies gerne tun, kann chanda vorherrschend sein. Ein 

 
45  Die javana cittas entstehen in den Sinnestor-Prozessen der cittas und im Geisttor-Prozess, und 

sie „laufen durch das Objekt“. Normalerweise gibt es sieben javana cittas in einem Prozess von 
cittas, und diese sind kusala cittas oder akusala cittas. Arahats haben keine kusala oder akusala 
cittas, sie haben kiriya cittas, die die Funktion von javana erfüllen. 



41 

andermal finden wir es vielleicht mühsam, aber wir wollen trotzdem kochen. 
Dann bereiten wir das Essen wohl mit viriya als vorherrschendem Faktor zu. In 
solchen Momenten gibt es wahrscheinlich lobha, aber viriya steht bei der Aus-
führung des Kochens an erster Stelle. 

Citta kann eine vorherrschende Bedingung für die begleitenden cetasikas sein, 
aber nicht alle cittas können vorherrschende Bedingung sein. Wie wir gesehen 
haben, kann eine vorherrschende Bedingung nur im Fall von javana cittas 
wirken, die von mindestens zwei Wurzeln begleitet werden. Mohamūla citta, 
das moha als einzige Wurzel hat, kann keine vorherrschende Bedingung sein, 
es hat keine Kraft, irgendeine Aufgabe zu erfüllen. Lobhamūla citta und dosa-
mūla citta, die jeweils zwei Wurzeln haben (moha und lobha bzw. moha und 
dosa), können eine vorherrschende Bedingung sein: Sie haben in unheilsamer 
Weise einen dominierenden Einfluss auf die begleitenden cetasikas bei der 
Ausführung einer Aufgabe oder Unternehmung. Alle mahākusala cittas (kusala 
cittas der Sinnessphäre) und alle mahākiriya cittas (des Arahat), haben die zwei 
Wurzeln von alobha, Nicht-Anhaftung, und adosa, Nicht-Aversion, und zusätz-
lich können sie die Wurzel paññā haben, also haben sie zwei oder drei Wurzeln 
und können daher vorherrschende Bedingung für die begleitenden dhammas 
sein. Wenn wir eine Aufgabe mit cittas erledigen, die entschlossen und fest in 
kusala verankert sind, kann das citta die vorherrschende Bedingung für die 
begleitenden dhammas sein. 

Jhāna cittas (kusala jhāna citta und kiriya jhāna citta des Arahat), begleitet von 
den drei Wurzeln alobha, adosa und paññā, können nicht ohne Vorherrschafts-
Bedingung entstehen. Die lokuttara cittas, die von drei Wurzeln begleiteten 
magga cittas und phala cittas (lokuttara vipāka cittas), führen die Funktion von 
javana aus; die phala cittas, die unmittelbar auf die magga cittas folgen, sind 
die einzigen vipāka cittas, die die Funktion von javana ausführen. Lokuttara 
cittas können ohne Vorherrschafts-Bedingung nicht entstehen46. 

Lobha cetasika ist kein vorherrschender Faktor, aber wie wir gesehen haben 
kann das lobhamūla citta, das in Anhaftung wurzelnde citta, eine vorherr-
schende Bedingung sein. Wenn zum Beispiel falsche Ansicht da ist und falsche 
Praxis, ist das in diesem Moment entstehende citta fest und stetig in akusala, 
und dann ist dieses citta die vorherrschende Bedingung für die begleitenden 
dhammas. Diese Art von citta wurzelt in moha und lobha und wird daher 
mittels der Wurzel-Bedingung durch diese beiden Wurzeln bedingt. Wenn wir 
uns der Verleumdung enthalten, kann das citta, das fest in kusala verwurzelt 

 
46  Für Details zu den cittas, die zusammenentstehende Vorherrschafts-Bedingung sein können, 

siehe Anhang 2. 



42 

ist, vorherrschend sein, und in diesem Fall sind chanda, der Wunsch-zu-tun, 
und viriya, die Anstrengung, nicht vorherrschend. 

In Bezug auf die Erforschung des Dhamma, vīmaṃsā, ist dies das cetasika 
paññā. Wenn wir dem Dhamma zuhören, ihn überdenken und auf die Wirklich-
keiten achtsam sind, kann vīmaṃsā das begleitende citta und die cetasikas 
durch die Vorherrschafts-Bedingung bedingen. 

Die von citta erzeugten rūpas können auch durch eine Vorherrschafts-Bedin-
gung bedingt werden. Körperliche Äußerung (kāya-viññatti) und sprachliche 
Äußerung (vacī-viññatti) sind rūpas, die von citta erzeugt werden47. Wenn wir 
den Mönchen Essen anbieten, kann das stabile kusala citta der vorherrschende 
Faktor sein. Wenn wir bei einer solchen Gelegenheit durch unsere Gesten 
unsere Absicht zu geben zeigen, sind die rūpas der körperlichen Äußerung 
durch kusala citta mittels der Vorherrschafts-Bedingung bedingt. Wenn wir 
verleumden, kann das fest in akusala verankerte citta vorherrschend sein, 
dann bedingt das akusala citta das rūpa der sprachlichen Äußerung durch die 
Vorherrschafts-Bedingung. 

Für die Erlangung von jhāna sind die vorherrschenden Faktoren notwendige 
Bedingungen, und in diesem Fall müssen sie sobhana sein. Es ist äußerst 
schwierig, Samatha bis zum Grad von jhāna zu entwickeln. Ohne die bedin-
gende Kraft eines der vier vorherrschenden Faktoren wäre man nicht in der 
Lage, jhāna zu erlangen. Wir lesen im Visuddhimagga (Kap. III, 89): 

„...Wenn der Mönch, während er die Absicht (chanda) vorherrschen 
lässt, die Sammlung oder die Einspitzigkeit des Geistes erreicht, so 
nennt man diese die Sammlung der Absicht. Wenn der Mönch, während 
er die Willenskraft (viriya) – das Bewusstsein (citta) – die Erwägung 
(vīmaṃsā) vorherrschen lässt, die Sammlung oder die Einspitzigkeit des 
Geistes erreicht, so nennt man diese die Sammlung der Erwägung. 
(Vibhaṅga, PTS S. 216-219)“ 

Vorherrschende Faktoren können unterschiedlich stark ausgeprägt sein. Wenn 
die vier oben genannten Faktoren zu einem hohen Grad entwickelt sind, sind 
sie zu Machtfährten, iddhipādas, geworden und können dann zum Erwerb 
übernatürlicher Kräfte führen (Visuddhimagga Kap. XII, 385)48. Die rūpas, die 

 
47  Körperliche Äußerung ist eine Art von rūpa, die Gesten und andere Bewegungen des Körpers 

bedingt, mit denen wir unsere Absichten ausdrücken. Sprachliche Äußerung ist ein rūpa, das den 
Ton der Sprache bedingt, durch den wir unsere Absichten ausdrücken. 

48  Durch Samatha entwickelte Kräfte, wie zum Beispiel auf dem Wasser gehen, seine früheren 
Leben kennen, etc. 



43 

von dem solche Kräfte ausübenden citta erzeugt werden, sind ebenfalls durch 
die Vorherrschafts-Bedingung bedingt. 

Bei der Entwicklung von Vipassanā, dem rechten Verständnis von nāma und 
rūpa, braucht man auch die vier Machtfährten für die Verwirklichung der 
Stufen der Einsichtsweisheit und für das Erlangen der Erleuchtung. Das Ent-
stehen von Gewahrsein und Verständnis der Wirklichkeiten entzieht sich un-
serer Kontrolle, es geschieht aufgrund von Bedingungen. Wir brauchen Geduld 
und Mut, um das Studium und die Betrachtung von nāma und rūpa fort-
zusetzen und uns ihrer im täglichen Leben bewusst zu sein. Für die Erfüllung 
unserer Aufgabe, die Entwicklung des rechten Verständnisses, sind die Fakto-
ren, die vorherrschende Bedingungen sind, unerlässlich. Das Studium der Vor-
herrschafts-Bedingungen kann eine Erinnerung daran sein, dass rechtes Ver-
ständnis von verschiedenen Arten von Bedingungen abhängig ist, dass es nicht 
von einem „Selbst“ abhängt. Wir lesen in der Gruppierten Sammlung (SN 51.2 
Viraddha-Sutta - Vernachlässigt): 

„Wer, ihr Mönche, die vier Machtfährten vernachlässigt vernachlässigt 
hat er den edlen achtfältigen Pfad, der zur vollständigen Leidens-
versiegung führt. Wer, ihr Mönche, die vier Machtfährten beginnt, 
begonnen hat er den edlen achtfältigen Pfad, der zur vollständigen 
Leidensversiegung führt...“ 

Dann wird erklärt, was die vier Machtfährten (iddhipādas) sind. Sie entstehen 
zusammen mit rechter Konzentration und rechter Anstrengung. Rechte An-
strengung ist in Vipassanā die rechte Anstrengung, sich der jeweiligen Wirklich-
keit bewusst zu sein, die in diesem Moment erscheint. 

Wie wir gesehen haben, gibt es zwei Arten von Vorherrschaft-Bedingungen: 
Zusammenentstehende Vorherrschafts-Bedingung und Objekt-Vorherrschafts-
Bedingung. Im Fall der zusammenentstehenden Vorherrschafts-Bedingung 
entsteht der bedingende Faktor gleichzeitig mit den bedingten dhammas, aber 
das ist bei der Objekt-Vorherrschafts-Bedingung nicht der Fall. Was die Objekt-
Vorherrschafts-Bedingung (ārammaṇādhipati-paccaya) betrifft, so ist nicht je-
des von citta erfahrene Objekt auch Objekt-Vorherrschafts-Bedingung. Ein Ob-
jekt, das vorherrschende Bedingung ist, wird von citta und den begleitenden 
cetasikas hoch angesehen, so dass sie ihm Vorrang geben. Das vorherrschende 
Objekt ist der bedingende Faktor (paccaya), und das citta und die cetasikas, die 
dieses Objekt erfahren, sind die bedingten dhammas (paccayupanna dham-
mas). Die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung unterscheidet sich von der Objekt-
Bedingung. Wenn uns zum Beispiel die Farbe eines bestimmten Kleidungs-
stücks gefällt, wir es aber nicht unbedingt haben wollen, bedingt dieses Objekt 



44 

das lobhamūla citta durch die Objekt-Bedingung. Wenn uns dieses Kleidungs-
stück aber sehr gut gefällt und wir es haben wollen, bedingt dieses Objekt das 
lobhamūla citta durch die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung. Wir geben dann 
diesem Objekt den Vorrang. 

Bestimmte Objekte können nicht Objekt-Vorherrschafts-Bedingung sein, weil 
sie unerwünscht sind. Zu ihnen gehört die Art des Körperbewusstseins, die 
akusala vipāka ist, begleitet von schmerzhaftem Gefühl49. Die beiden Arten von 
dosamūla citta (eine Art nicht ermutigt und eine Art ermutigt, vgl. Anhang 2) 
können nicht Objekt-Vorherrschafts-Bedingung sein. Sie werden von unange-
nehmen Gefühlen begleitet und sind daher nicht erstrebenswert. Die beiden 
Arten von mohamūla citta, eine verbunden mit Zweifel und die andere verbun-
den mit Unruhe, können nicht Objekt-Vorherrschafts-Bedingung sein, da sie 
nicht wünschenswert sind. Die akusala cetasikas, die das dosamūla citta und 
das mohamūla citta begleiten, sind auch nicht wünschenswert, daher können 
sie nicht Objekt-Vorherrschafts-Bedingung sein. Man könnte auch die akusala 
cetasikas Bedauern, Neid oder Geiz, die das dosamūla citta vielleicht begleiten, 
nicht wertschätzen. 

Wir lesen im Paṭṭhāna (Kusalattika, Kap. 7 Pañhāvāra, 3, 2.): 

„... Nachdem man dāna gegeben hat, nachdem man die sīlas auf sich 
genommen hat, oder nachdem man die Uposatha-Pflichten erfüllt hat, 
blickt man mit hoher Wertschätzung darauf zurück. Man blickt mit ho-
her Wertschätzung auf das zurück, was man früher Gutes getan hat...“ 

Heilsames kann Objekt-Vorherrschafts-Bedingung für kusala citta sein, das die 
heilsame Tat, die getan wurde, wertschätzt und betrachtet. In diesem Fall gibt 
man diesem Objekt den Vorrang. Wenn wir großzügig gewesen sind, können 
wir uns an unsere Großzügigkeit erinnern, und das ist eine Bedingung für das 
Entstehen anderer kusala cittas. 

Im gleichen Abschnitt (Absatz 5) lesen wir, dass dāna, sīla und jhāna auch für 
das akusala citta eine Objekt-Vorherrschafts-Bedingung sein können. Wenn 
wir mit kusala citta großzügige Taten vollbracht haben, finden wir dieses citta 
vielleicht besonders wünschenswert, wir freuen uns vielleicht über unsere 
eigene Großzügigkeit. Aufgrund unserer guten Taten kann es zu Anhaftung und 
falschen Ansichten kommen. Wenn wir die unterschiedlichen Bedingungen für 
kusala citta und akusala citta nicht kennen, können wir für kusala halten, was 

 
49  Körperbewusstsein ist ein vipāka citta, das angenehme oder unangenehme berührbare Objekte 

erfährt. Wenn es kusala vipāka ist, wird es von angenehmen Körpergefühlen begleitet, und wenn 
es akusala vipāka ist, wird es von unangenehmen Körpergefühlen begleitet. 



45 

eigentlich akusala ist. So kann kusala das Objekt des Anhaftens sein, es kann 
sogar die Vorherrschafts-Bedingung für das Anhaften sein. Alles kann Objekt 
des Anhaftens sein, außer nibbāna und den acht lokuttara cittas, die es erfah-
ren. Wie wir (in Kap. 2) gesehen haben, können lokuttara dhammas nicht 
Objekt-Bedingung für lobhamūla citta sein; genauso können sie auch nicht 
Objekt-Vorherrschafts-Bedingung für lobhamūla citta sein. 

Nibbāna ist die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung für die acht lokuttara cittas, 
die es erfahren50. Nibbāna ist die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung für den 
Reifemoment („Wechsel der Abstammung“, gotrabhū), der im Prozess der Er-
leuchtung entsteht und dem magga citta des sotāpanna vorausgeht. Ebenso 
ist nibbāna die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung für die Klärung (vodāna), die 
den magga cittas der drei höheren Stufen der Erleuchtung vorausgeht.51. 

Nibbāna und lokuttara cittas sind Objekt-Vorherrschafts-Bedingung für die 
mahākusala cittas und mahākiriya cittas (des Arahat), die nach der Erlangung 
der Erleuchtung entstehen und nibbāna und die entstandenen lokuttara cittas 
mit paññā betrachten. 

Akusala kann akusala citta durch eine Objekt-Vorherrschafts-Bedingung bedin-
gen. Wir lesen im gleichen Abschnitt des Paṭṭhāna (Absatz 11): 

„Man schätzt die Lust (rāga), erfreut sich und ist entzückt davon; wenn 
man sie als wertgeschätztes Objekt nimmt, entsteht Lust, entsteht 
falsche Ansicht. Man schätzt die falsche Ansicht, erfreut sich und ist 
entzückt davon; wenn man sie als wertgeschätztes Objekt nimmt, 
entsteht Lust, entsteht falsche Ansicht.“ 

Wenn jemand die Gefahr von lobha nicht sieht, betrachtet er es als Ziel seines 
Lebens, so viel Vergnügen wie möglich zu haben. Wir genießen die Natur gern, 
lieben es schöne Kleidung zu kaufen, köstlich zu essen, schöne Musik zu hören. 
Wir möchten all die angenehmen Dinge des Lebens genießen. Es ist natürlich, 
dass wir angenehme Dinge genießen, aber wir können auch rechtes Verständ-
nis für die verschiedenen cittas entwickeln, die im täglichen Leben auftauchen. 

Angenehme Sinnesobjekte sind wünschenswert, und sie können lobhamūla 
citta durch eine Objekt-Vorherrschafts-Bedingung bedingen. Es kann vorkom-
men, dass wir viele Pflichten zu erfüllen haben, aber vom Ton der Musik so 

 
50  Nibbāna ist Objekt-Bedingung und Objekt-Vorherrschafts-Bedingung für die cittas, die es er-

fahren. Dhammas können andere dhammas durch mehr als eine Bedingung zur gleichen Zeit 
bedingen. 

51  Der Reifemoment und die Klärung sind von paññā begleitete mahākusala cittas, die nibbāna 
erfahren, und diese entstehen in dem Prozess, wenn die Erleuchtung erlangt wird. 



46 

mitgerissen werden, dass wir unsere Pflichten vergessen und Klavier spielen 
oder in ein Konzert gehen. Dann geben wir dem Ton den Vorrang, und das ist 
die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung für lobhamūla citta. Dies geschieht im-
mer wieder in unserem täglichen Leben. Wir sollten nicht so tun, als hätten wir 
keinen lobha, sondern wir sollten unsere Neigungen erkennen, wie sie sind. 
Wenn lobha bereits aufgrund seiner eigenen Bedingungen entstanden ist, 
sollten wir ihn nicht ignorieren, sondern wir können ein rechtes Verständnis 
dafür entwickeln. Wenn lobha erscheint und Achtsamkeit vorhanden ist, kann 
er als bedingtes nāma erkannt werden, nicht als Selbst. 

Wir lesen im gleichen Abschnitt des Paṭṭhāna (Absatz 23): 

„Man schätzt das [sensitive] Auge, erfreut sich und ist entzückt davon; 
wenn man es zum geschätzten Objekt nimmt, entsteht Lust, entsteht 
falsche Ansicht. Man schätzt das Ohr…, die Nase…, die Zunge…, den 
Körper…, sichtbare Objekte…, Töne…, Gerüche…, Geschmäcke…, 
berührbare Objekte…, die [Herz-] Grundlage; wenn man sie zum ge-
schätzten Objekt nimmt, entsteht Lust, entsteht falsche Ansicht. …“ 

Die rūpas, die ihre eigene spezifische Natur haben52, können Objekt-Vorherr-
schafts-Bedingung sein. Rūpa, das ein begehrenswertes Objekt ist, kann nur für 
lobhamūla citta eine Objekt-Vorherrschafts-Bedingung sein. Rūpa kann kusala 
citta nicht durch eine Objekt-Vorherrschafts-Bedingung bedingen, sondern nur 
durch eine Objekt-Bedingung. Wenn wir zum Beispiel jemandem schöne Blu-
men schenken wollen, kann rūpa, wie z.B. die Farbe oder der Duft, kusala citta 
durch eine Objekt-Bedingung bedingen; rūpa ist das Objekt, das von kusala 
citta erfahren wird. Dieses rūpa kann für kusala citta nicht Objekt-Vorherr-
schafts-Bedingung sein. Wenn man ihm den Vorrang gibt und es immer wieder 
haben will, ist es Objekt-Vorherrschafts-Bedingung für lobhamūla citta, aber 
nicht für kusala citta. Kusala citta wird von Losgelöstheit, alobha, begleitet, es 
ist auf das Loslassen von Objekten bedacht. 

Das kusala, das man zuvor ausgeführt hat, wie z.B. Großzügigkeit, kann eine 
Objekt-Vorherrschafts-Bedingung für kusala citta sein, es kann eine Bedingung 
dafür sein, dass wieder kusala cittas entstehen. Die Entwicklung von kusala ist 

 
52  Dies sind sabhāva rūpas. Bhāva bedeutet Natur [Charakteristik] und sa kann „eigen“ bedeuten. 

Sabhāva rūpas sind rūpas mit ihrer eigenen spezifischen Natur [individuellen Charakteristik]. Es 
gibt auch asabhāva rūpas, die keine rūpas mit eigener Charakteristik sind, sondern besondere 
Qualitäten oder Eigenschaften, die sich auf andere rūpas beziehen. Sabhāva rūpas sind z.B. die 
vier Großen Elemente, die Sinnesobjekte und die Sinnesorgane. Asabhāva rūpas, rūpas, die keine 
eigene Natur haben, sind zum Beispiel die besonderen Eigenschaften von rūpa, die Leichtigkeit, 
Geschmeidigkeit und Gefügigkeit sind, oder die vier Eigenschaften von rūpa, die Entstehung, 
Fortdauer, Verfall und Vergänglichkeit von rūpa sind. 



47 

bedingt durch kusala, das in der Vergangenheit angesammelt wurde, und auch 
durch die Faktoren chanda (Wunsch-zu-tun), viriya (Anstrengung), citta und 
vīmaṃsā (Erforschung des Dhamma), die zusammenentstehende Vorherr-
schafts-Bedingungen sind. 

Wir sollten herausfinden, welchen Objekten wir den Vorrang geben. Wir soll-
ten wissen, ob sie kusala citta oder lobhamūla citta bedingen. Es ist wichtig zu 
erkennen, auf welche Weise Objekte verschiedene cittas bedingen können. 
Wenn lobhamūla citta entsteht, kann das erfahrene Objekt dieses citta nur 
durch die Objekt-Bedingung oder zusätzlich auch durch Objekt-Vorherrschaft 
bedingen. In verschiedenen Momenten spielen verschiedene Bedingungen 
eine Rolle in unserem Leben. Kusala kann falsche Ansicht oder Dünkel durch 
eine Objekt-Vorherrschafts-Bedingung bedingen: Wir messen gern dem Begriff 
„mein kusala“ mit falscher Ansicht große Bedeutung bei. Oder, wenn wir uns 
mit anderen vergleichen, könnten wir unsere guten Taten mit Dünkel hoch 
einschätzen. 

Wenn wir an farbenfrohen Bildern anhaften, kann unsere Anhaftung Objekt-
Vorherrschafts-Bedingung für lobhamūla cittas sein; wir können ganz in unse-
ren Genuss vertieft sein und die Entwicklung rechten Verständnisses verges-
sen. In anderen Momenten widmen wir vielleicht dem Studium und der Be-
trachtung des Dhamma Zeit, so dass sich rechtes Verständnis entwickeln kann. 
Der Dhamma, den wir hören, kann durch die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung 
mahākusala citta begleitet von paññā bedingen. Wir lesen in der „Kürzeren 
Lehrrede über die Vernichtung des Begehrens“ (MN 37, Cūḷataṇhāsaṅkhaya-
Sutta), dass Sakka, der Herr der Götter (devas), Neigungen zur geistigen Ent-
wicklung hatte, aber wenn es Bedingungen zum Genuss von Sinnesfreuden 
gab, war er in diese vertieft. Sakka fragte den Buddha, der sich in der Nähe von 
Savatthī im östlichen Kloster aufhielt, inwieweit ein Mönch durch die Vernich-
tung des Begehrens vollständig befreit ist. Der Buddha antwortete: 

„Herrscher der Götter, da hat ein Bhikkhu vernommen, dass alle Dinge 
nicht des Anklammerns wert sind. Wenn ein Bhikkhu vernommen hat, 
dass alle Dinge nicht des Anklammerns wert sind, erkennt er alle Dinge 
unmittelbar; indem er alle Dinge unmittelbar erkennt, durchschaut er 
alle Dinge vollständig; indem er alle Dinge vollständig durchschaut, 
verweilt er in der Betrachtung der Vergänglichkeit von Gefühl; was für 
ein Gefühl er auch immer empfinden mag, ob angenehm oder schmerz-
haft oder weder schmerzhaft noch angenehm; er betrachtet die Los-
sagung, betrachtet das Aufhören, betrachtet das Loslassen.“  



48 

Weiter lesen wir, dass er so verweilend nach nichts in der Welt greift und 
Arahatschaft erlangt. Sakka freute sich über das, was der Buddha gesagt hatte, 
und nachdem er gedankt hatte, verschwand er. Moggallāna wollte heraus-
finden, ob Sakka die Bedeutung der Worte des Buddha begriffen hatte, und zu 
diesem Zweck erschien er unter den „Göttern der Dreiunddreißig“. Sakka, der 
mit fünfhundert himmlischen Musikinstrumenten ausgestattet und beschenkt 
war, amüsierte sich. Als er Moggallāna kommen sah, stellte er die Instrumente 
ab und begrüßte Moggallāna. Dann bat Moggallāna Sakka, die Worte des 
Buddha über die Freiheit durch die Vernichtung des Begehrens zu wiederholen. 
Sakka antwortete: 

„Guter Herr Moggallāna, wir sind so beschäftigt; wir haben so viel zu 
tun, nicht nur in unseren eigenen Angelegenheiten, sondern auch in den 
Angelegenheiten der Götter der Dreiunddreißig. Außerdem, guter Herr 
Moggallāna, was gut vernommen, gut gelernt, gut beachtet und gut ver-
innerlicht ist, verschwindet nicht plötzlich ...“ 

Sakka lud Moggallāna ein, zu kommen und die Freuden seines prächtigen Pa-
lastes zu sehen. Moggallāna fand, dass Sakka viel zu träge lebte und wollte ihn 
aufrütteln. Mit seiner übernatürlichen Kraft brachte er den Palast zum Zittern, 
Schwanken und Beben. Moggallāna bat Sakka wieder, die Worte des Buddha 
zu wiederholen, und dann wiederholte Sakka sie. 

Wir erkennen uns vielleicht in Sakka wieder, wenn er versucht, Ausreden zu 
finden, um den Dhamma nicht zu betrachten. Auch wir sind manchmal geneigt 
zu denken, dass wir zu beschäftigt sind, um rechtes Verständnis der Wirklich-
keiten zu entwickeln, um uns nāma und rūpa immer wieder bewusst zu 
machen, bis sie gründlich verstanden sind. Als Moggallāna Sakka aufrüttelte, 
waren es Bedingungen für ihn, der Entwicklung des rechten Verständnisses den 
Vorrang zu geben. So ist auch unser Leben. Wenn wir dem Dhamma zuhören 
oder die Schriften lesen, können es Bedingungen dafür sein, der Beachtung des 
Dhamma und der Entwicklung des rechten Verständnisses Vorrang zu geben. 
Wenn Achtsamkeit auf nāma und rūpa da ist, so wie sie eines nach dem ande-
ren erscheinen, können sie schließlich als das erkannt werden, was sie sind: 
Elemente, die Nicht-Selbst sind. 

  



49 

5. Angrenzungs- und Unmittelbarkeits-Bedingung 
 
Wir fragen uns vielleicht, warum das Leben immer weitergeht. Gestern gab es 
Sehen, Hören und Denken, und heute treten diese Wirklichkeiten wieder auf. 
Erfahrungen ereignen sich immer wieder, weil es Bedingungen für sie gibt. Die 
Angrenzungs- und die Unmittelbarkeits-Bedingung sind die Bedingungen dafür, 
dass cittas immer wieder entstehen, nacheinander in Abfolge. Jedes citta mit 
seinen verbundenen cetasikas vergeht und bedingt das Entstehen des nach-
folgenden citta mit seinen verbundenen cetasikas. Das nächste citta kann nicht 
entstehen, wenn das vorhergehende citta nicht weggefallen ist, es kann immer 
nur ein citta auf einmal geben. Es ist schwierig, die Abfolge der verschiedenen 
cittas zu erkennen, da sie sehr schnell entstehen und vergehen. Anhaftung 
kann in einem Sinnestor-Prozess und dann im Geisttor-Prozess entstehen53, 
aber solange es kein klares Verständnis der verschiedenen Wirklichkeiten gibt, 
scheint es, dass Anhaftung für eine Weile andauern kann. In Wirklichkeit gibt 
es verschiedene cittas, die entstehen und wieder vergehen, und die aufgrund 
der Angrenzungs-Bedingung und der Unmittelbarkeits-Bedingung aufeinander 
folgen. 

Anantara (Angrenzung) bedeutet: ohne Abstand. Anantara und samanantara 
(Unmittelbarkeit) sind verschieden im Wortlaut, aber gleich in der Bedeutung 
(Visuddhimagga Kap. XVII, 534). Das citta bedingt, nachdem es vergangen ist, 
das Entstehen des nachfolgenden citta, ohne Pause dazwischen; das citta ist 
anantara-paccaya für das nächste citta. Außerdem ist das citta samanantara-
paccaya für das nächste citta. Cittas folgen einander in der richtigen Weise, in 
Übereinstimmung mit einer festgelegten Reihenfolge ihres Entstehens. „Saṃ“ 
in samanantara kann richtig oder angemessen bedeuten. Dem Wiedergeburts-
bewusstsein folgt zum Beispiel nicht das Sehen, sondern das erste bhavaṅga 
citta in diesem Leben. Die Bedingung samanantara-paccaya wurde zusätzlich 
zu anantara-paccaya gelehrt, zum Nutzen der Zuhörer, die Missverständnisse 
haben könnten. Samanantara wird manchmal mit sofortiger Kontinuität über-
setzt. 

Das vorhergehende citta ist die Bedingung (paccaya) für das Entstehen des 
nachfolgenden citta, das der bedingte dhamma (paccayupanna dhamma) ist. 
Die Bedingungen der Angrenzung und der Unmittelbarkeit beziehen sich nicht 
auf rūpa. Rūpa kann durch vier Faktoren erzeugt werden: durch kamma, citta, 
Ernährung und durch Temperatur oder Hitze. Rūpas entstehen und vergehen, 

 
53 Siehe Anhang 1. 



50 

und solange es Bedingungen gibt, werden neue rūpas durch die vier Faktoren 
erzeugt54. 

Das Wiedergeburtsbewusstsein, paṭisandhi citta, das ein vipāka citta ist, be-
dingt das Entstehen des nachfolgenden citta, des ersten bhavaṅga citta in 
diesem Leben, das von der gleichen Art citta ist wie das Wiedergeburtsbe-
wusstsein. Die bhavaṅga cittas, die im Laufe des Lebens zwischen den Sinnes-
tor- und Geisttor-Prozessen entstehen, sind vom gleichen citta-Typ55. Wenn es 
eine Geburt in einem unglücklichen Daseinsbereich wie z.B. im Tierreich gibt, 
ist das Wiedergeburtsbewusstsein akusala vipāka citta. Aufgrund der Angren-
zungs- und der Unmittelbarkeits-Bedingung folgt das bhavaṅga citta dem Wie-
dergeburtsbewusstsein und dieses citta ist auch akusala vipāka citta. Das 
bhavaṅga citta ist in Übereinstimmung mit dieser Art von Geburt, es könnte 
nicht in kusala vipāka citta geändert werden. Wenn man mit einem mahā-
vipāka citta56 geboren wird, das begleitet ist von den drei sobhana hetus 
alobha, Nicht-Anhaftung, adosa, Nicht-Abneigung, und amoha oder paññā, ist 
das nachfolgende bhavaṅga citta von der gleichen citta-Art wie das Wieder-
geburtsbewusstsein. Das bhavaṅga citta wird bedingt durch das Wiederge-
burtsbewusstsein mittels der Angrenzungs-Bedingung und der Unmittelbar-
keits-Bedingung. Die Person, die mit drei sobhana hetus geboren wird, hat die 

 
54 In manchen Fällen kann es zu einer vorübergehenden Aufhebung von citta kommen, und dann 

entstehen und vergehen nur rūpas. Diejenigen, die Samatha bis zur vierten Stufe von arūpa-
jhāna, der „Sphäre der Weder-Wahrnehmung-noch-Nicht-Wahrnehmung“, entwickelt haben 
und die auch die Stufe der Erleuchtung des anāgāmī, des Nicht-Wiederkehrers, oder des Arahat 
verwirklicht haben, können „Erlöschung“, nirodha-samāpatti erlangen. Dies ist die vorüber-
gehende Aufhebung von citta, cetasikas und Geist-gezeugtem rūpa. Rūpas, die bei Menschen 
durch kamma, Temperatur und Nahrung erzeugt werden, und rūpas, die bei Wesen auf der 
Brahma-Ebene durch kamma und Temperatur erzeugt werden, entstehen weiterhin. Wenn sie 
aus der Erlöschung auftauchen, ist das erste citta, das entsteht, das phala citta, das Frucht-
bewusstsein (lokuttara vipāka citta), das nibbāna zum Objekt hat. Für den anāgāmī ist es das 
phala citta des anāgāmī und für den Arahat ist es das phala citta des Arahat. Dieses citta ist 
bedingt durch das vorhergehende citta, das arūpa-jhāna citta der vierten Stufe, das vor der 
Erlöschung auftrat. Die Kraft der Angrenzung wird also nicht durch die vorübergehende Aufhe-
bung von citta zerstört. Genauso verhält es sich mit der Wiedergeburt in der asaññasatta-Ebene, 
der Ebene, in der es nur rūpa gibt. Wenn die Lebensspanne in dieser Ebene vorbei ist und es eine 
Wiedergeburt in der sinnlichen Ebene gibt, ist das Wiedergeburtsbewusstsein durch das Sterbe-
bewusstsein bedingt, das vor der Wiedergeburt in der asaññasatta-Ebene auftrat. So wird die 
Kraft der Angrenzung nicht zerstört. 

55  Bhavaṅga cittas erfahren nicht die Objekte, die auf die sechs Tore treffen und die von den cittas 
erfahren werden, die innerhalb von Prozessen entstehen. Bhavaṅga cittas erfahren dasselbe 
Objekt wie das Wiedergeburtsbewusstsein, und dieses Objekt ist dasselbe wie das Objekt, das 
kurz vor dem Sterbebewusstsein im vorherigen Leben erfahren wurde. Das Objekt, das das 
bhavaṅga citta erlebt, tritt für uns nicht in Erscheinung, wir kennen es nicht. 

56  Kusala vipāka citta der Sinnessphäre, begleitet von zwei oder drei sobhana hetus, schönen 
Wurzeln. 



51 

Möglichkeit, in diesem Leben Erleuchtung zu erlangen, wenn paññā entwickelt 
wird. Aufgrund der Angrenzungs- und der Unmittelbarkeits-Bedingung werden 
die Potentiale, mit denen man geboren ist, von Moment zu Moment weiter-
getragen. 

Neben den bhavaṅga cittas gibt es auch cittas, die in den Sinnestor- und 
Geisttor-Prozessen entstehen und die Objekte erleben, die auf die sechs Tore 
treffen. Im Laufe des Lebens erleben wir Glück und Leid, aber wir könnten 
solche Erfahrungen nicht machen, wenn das Wiedergeburtsbewusstsein nicht 
entstanden wäre und wenn diesem citta nicht die weiteren cittas folgen 
würden, bhavaṅga cittas und cittas, die in den Sinnestor- und Geisttor-Prozes-
sen entstehen. Unser Leben ist eine ununterbrochene Reihe von cittas, die 
ohne Unterbrechung aufeinander folgen. 

Die cittas, die ihre Funktionen in den verschiedenen Prozessen57 erfüllen, 
folgen einander in einer geregelten Reihenfolge. Das am Sinnestor aufmer-
kende Bewusstsein, das erste citta, das in einem Sinnestor-Prozess entsteht, 
wird mittels der Angrenzungs- und der Unmittelbarkeits-Bedingung durch das 
letzte vor dem Beginn des Sinnestor-Prozesses entstehende bhavaṅga citta 
bedingt. Das am Sinnestor aufmerkende Bewusstsein erfährt ein Objekt, das 
sich von dem Objekt des bhavaṅga citta unterscheidet; es merkt auf das Objekt 
auf, das auf einen der Sinne trifft, und wird dann von einem Sinnesbewusstsein 
(den fünf Paaren, pañca-viññāṇas, einem kusala vipāka citta oder einem 
akusala vipāka citta des Sehens, Hörens usw.) gefolgt, das dieses Objekt erlebt. 
Sehen und Hören entstehen immer wieder, auch jetzt. So wissen wir, dass die 
Bedingungen der Angrenzung und der Unmittelbarkeit weiterhin wirken. Die 
Sinneswahrnehmung wie das Sehen oder Hören dauert nicht an, sie fällt weg 
und bedingt das Entstehen des nächsten citta, des empfangenden Bewusst-
seins, sampaṭicchana citta, das das Objekt „empfängt“. Diesem citta folgt das 
untersuchende Bewusstsein, santīraṇa citta, das das Objekt untersucht, und 
diesem wiederum das bestimmende Bewusstsein, votthapana citta, das das 
Objekt „bestimmt“. Nachdem das votthapana citta das Objekt bestimmt hat, 
folgen im Fall von Nicht-Arahats akusala javana cittas oder kusala javana 
cittas. Gewöhnlich gibt es sieben javana cittas in einem citta-Prozess, die die 
Funktion des impulsiven Anstoßens oder des „Durchlaufens“ des Objekts aus-
üben. Den javana cittas kann registrierendes Bewusstsein, tadārammaṇa citta 
folgen, das sind vipāka cittas, die am Objekt „hängen“. Jedes dieser cittas wird 
durch das vorangehende citta durch Angrenzung und Unmittelbarkeit bedingt, 

 
57  Zu diesen Prozessen siehe Anhang 1. Man kann die Bedingungen von Angrenzung und Unmittel-

barkeit nicht verstehen, wenn man nicht mit den citta-Prozessen vertraut ist. 



52 

und jedes von ihnen bedingt seinerseits das Entstehen des nächsten citta auf 
diese Weise. Nachdem der Sinnestor-Prozess abgeschlossen ist, folgen wieder 
bhavaṅga cittas und danach kann das Objekt durch cittas erfahren werden, die 
in einem Geisttor-Prozess entstehen. Das am Geisttor aufmerkende Bewusst-
sein, das auf das Objekt durch das Geisttor aufmerkt, ist das erste citta des 
Geisttor-Prozesses. Ihm folgen javana cittas (im Fall von Nicht-Arahats akusala 
oder kusala cittas), und dann kann registrierendes Bewusstsein, tadārammaṇa 
citta, entstehen. Die cittas, die innerhalb der verschiedenen Prozesse ent-
stehen, tun dies in einer bestimmten Reihenfolge, die unveränderlich ist; sie 
folgen einander ohne irgendein Intervall, und dies ist durch Angrenzung und 
Unmittelbarkeit bedingt. Die javana cittas können zum Beispiel nicht entste-
hen, wenn im Sinnestor-Prozess das bestimmende Bewusstsein und im Geist-
tor-Prozess das am Geisttor aufmerkende Bewusstsein nicht entstanden sind. 
Dies erinnert uns daran, dass es kein Selbst gibt, das bestimmte cittas zum 
Entstehen bringen kann. 

Wenn das Objekt, das erfahren wird, rūpa ist, wie beispielsweise ein sichtbares 
Objekt oder ein Ton, dauert es so lange an wie siebzehn citta-Momente58. 
Siebzehn Augenblicke sind immer noch extrem kurz. Die Erfahrung eines 
sichtbaren Objekts und eines Tons scheinen gleichzeitig zu geschehen, aber in 
Wirklichkeit haben mehrere Prozesse von cittas stattgefunden, die diese 
verschiedenen Objekte erfahren. Wenn man keine Einsicht entwickelt hat, er-
kennt man das Wegfallen des citta und das Entstehen des nachfolgenden citta 
nicht. Wir finden die Erfahrung von Sinnesobjekten sehr wichtig, aber wir 
sollten uns daran erinnern, dass diese Erfahrungen flüchtig und unbedeutend 
sind. Nur durch satipaṭṭhāna kann das Verständnis entwickelt werden, das das 
Entstehen und Vergehen von Wirklichkeiten erfasst. Wir sind in der Menschen-
welt geboren, wo wir die Gelegenheit haben, den Dhamma zu hören, und da 
eine solche Gelegenheit selten ist, sollten wir es nicht versäumen, Verständnis 
der Wirklichkeiten zu entwickeln. 

Während des gesamten Zyklus von Geburt und Tod walten durchgängig die 
Bedingungen der Angrenzung und Unmittelbarkeit. Aufgrund der ununter-
brochenen Abfolge von cittas bedingen vergangene Leben das gegenwärtige 
Leben und ebenso wird das gegenwärtige Leben zukünftige Leben bedingen. 
Jedes citta fällt vollständig weg, aber es bedingt das nachfolgende citta. Ten-
denzen und Neigungen, die wir in früheren Leben hatten, haben sich von 
Augenblick zu Augenblick bis zur Gegenwart angesammelt. Da jedes citta, das 

 
58  Siehe Kapitel 2. Dies ist der Fall, wenn ein Prozess von cittas seinen vollen Lauf nimmt. Ein Prozess 

kann jedoch auch früher unterbrochen werden. Für Details siehe Anhang 1. 



53 

wegfällt, das nachfolgende citta bedingt, können wir Fähigkeiten, Wissen und 
Weisheit ansammeln. Es ist aufgrund der Angrenzungs- und Unmittelbarkeits-
Bedingung, dass wir uns an vergangene Erfahrungen erinnern können, an Ereig-
nisse, die viele Jahre zurückliegen. 

Kammas, gute und schlechte Taten, begangen in der Vergangenheit, werden 
von Moment zu Moment, von Leben zu Leben angesammelt und können spä-
ter, wenn der rechte Zeitpunkt gekommen ist, ihre entsprechenden Resultate 
hervorbringen. Aufgrund von kamma, das Resultate erzeugt, erfahren cittas, 
die in Prozessen entstehen, angenehme oder unangenehme Objekte durch die 
Sinne. Wir sehen angenehme und unangenehme Objekte; das Sehen ist ein 
vipāka citta, erzeugt durch kamma. Das am Augentor aufmerkende Bewusst-
sein, das dem Sehen im Augentor-Prozess vorausgeht, ist auch eine Bedingung 
für das Sehen: es bedingt das Sehen durch die Angrenzungs- und Unmittel-
barkeits-Bedingung. Gäbe es kein am Augentor aufmerkendes Bewusstsein, 
könnte Sehen nicht entstehen. Cittas entstehen und vergehen unaufhaltsam 
nacheinander aufgrund von Bedingungen und wir wissen nie, was der nächste 
Moment bringen wird. Wir mögen überrascht sein, dass wir ganz plötzlich 
große Schmerzen oder einen Unfall erleiden müssen. Wir sind überrascht, weil 
wir die Angrenzungs- und Unmittelbarkeits-Bedingungen nicht erkennen, die 
ständig im Kreislauf von Geburt und Tod vorkommen. 

Das Wiedergeburtsbewusstsein, paṭisandhi citta, ist ein vipāka citta, erzeugt 
durch kamma. Kamma bewirkt, dass wir in bestimmte Verhältnisse geboren 
werden, in einer bestimmten Familie, wo es günstige oder ungünstige Bedin-
gungen gibt um Gutes zu tun und rechtes Verständnis zu entwickeln. Dem 
Wiedergeburtsbewusstsein geht das Sterbebewusstsein voraus, das letzte citta 
des vorangegangenen Lebens. Aufgrund der Angrenzungs-Bedingung wird das 
Sterbebewusstsein ohne jeglichen Zwischenraum vom Wiedergeburtsbewusst-
sein abgelöst. Wenn wir die Angrenzungs-Bedingung verstehen, die jetzt, in 
diesem Moment, wirkt, werden wir auch einsehen, dass das letzte citta dieses 
Lebens das erste citta des folgenden Lebens durch die Angrenzungs-Bedingung 
bedingt. Das Sterbebewusstsein kann in einer glücklichen Existenz-Ebene ent-
stehen, wie zum Beispiel der menschlichen, aber es kann von einem Wieder-
geburtsbewusstsein gefolgt werden, das in einem unglücklichen Daseinsbe-
reich entsteht. 

Nach diesem Leben wird es ein weiteres Leben geben, bis man die Arahatschaft 
erlangt hat. Das Sterbebewusstsein des Arahats ist keine Angrenzungs-Bedin-
gung mehr für ein Wiedergeburtsbewusstsein. Solange wir uns im Kreislauf von 
Geburt und Tod befinden und noch nicht das Stadium des sotāpanna (des 
Stromeingetretenen, der die erste Stufe der Erleuchtung verwirklicht hat) er-



54 

langt haben, können wir immer noch einer unglücklichen Wiedergeburt ausge-
setzt sein. 

In der Gruppierten Sammlung (SN 7.12 Udaya-Sutta) werden wir an die Wieder-
geburt mit ihren Mühen und Leiden erinnert, immer wieder, bis die Arahat-
schaft erlangt ist. Wir lesen, dass der Buddha an drei aufeinanderfolgenden 
Tagen mit seiner Almosenschale zu Udaya kam, der sie mit Reis füllte. Nach 
dem dritten Mal kritisierte Udaya den Buddha dafür, dass er immer wieder 
kam. Der Buddha antwortete: 

„Immer wieder streut man den Samen aus,  
Immer wieder lässt der Götterkönig regnen,  
Immer wieder pflügen die Bauern ihr Feld.  
Immer wieder kommt er in ein andres Land.  
Immer wieder betteln die Bettler,  
Immer wieder spenden die Herren der Gabe,  
Immer wieder, wenn die Herren der Gabe gespendet haben,  
Immer wieder gehen sie ins Himmelreich.  
Immer wieder geben die Milchkühe Milch,  
Immer wieder kommt das Kalb zur Mutter;  
Immer wieder wird man müde und zittrig,  
Immer wieder sucht der Erschöpfte sein Zimmer auf.  
Immer wieder wird man geboren und stirbt,  
Immer wieder schleppt man (die Toten) auf die Leichenstätte.  

Hat er aber den Weg zur Nimmerwiedergeburt gefunden,  
Wird der Weise nimmer wieder geboren.“ 

Dann lesen wir, dass Udaya seine Wertschätzung für die Worte des Buddha 
zum Ausdruck brachte und Zuflucht zum Dreifachen Juwel nahm. Er wollte ein 
Laiennachfolger des Buddha werden. 



55 

6. Zusammenentstehungs- und Gegenseitigkeits-Bedingung 
 
Bei der Zusammenentstehungs-Bedingung bewirkt ein bedingender dhamma, 
paccaya dhamma, bei seinem Entstehen, dass die bedingten dhammas, pacca-
yuppanna dhammas, gleichzeitig mit ihm entstehen. Der Pāli-Begriff sahajāta 
in der Zusammenentstehungs-Bedingung, sahajāta-paccaya, bedeutet: das, 
was zusammen entstanden ist. Dagegen entsteht der bedingende dhamma bei 
der Angrenzungs-Bedingung und der Unmittelbarkeits-Bedingung vor dem be-
dingten dhamma. 

Wir lesen im Visuddhimagga (Kap. XVII, 535): 

„Als Zusammenentstehungs-Bedingung gilt ein Ding, das ein anderes in 
der Weise unterstützt, dass es dasselbe im Augenblicke des Aufsteigens 
mitentstehen lässt, gleichwie das Lampenlicht die Helligkeit …“ 

Der Visuddhimagga verwendet zur Erklärung der Zusammenentstehungs-Be-
dingung das Gleichnis einer Öllampe: Wenn ihre Flamme erscheint, werden 
Licht, Farbe und Wärme gleichzeitig mit ihr erzeugt. Licht, Farbe und Wärme, 
die von der Flamme erzeugt werden, sind weder vor dem Erscheinen noch nach 
dem Erlöschen der Flamme vorhanden59. 

Wir lesen im Paṭṭhāna (Paccayaniddesa, 6) von verschiedenen Klassen von 
Phänomenen, nāma und rūpa, die bei der Zusammenentstehungs-Bedingung 
vorkommen. Bezüglich der ersten Klasse heißt es: 

„Die vier immateriellen Gruppen (nāmakkhandhas) stehen durch die 
Zusammenentstehungs-Bedingung miteinander in Beziehung.“ 

Viññāṇakkhandha, citta, kann nicht ohne die drei anderen nāmakkhandhas 
entstehen, nämlich: vedanākkhandha (Gefühl), saññākkhandha (Erinnerung 
oder Wahrnehmung) und saṅkhārakkhandha (Geistesformationen, die 
anderen cetasikas). Citta unterscheidet sich von cetasika, es fühlt nicht und 
erinnert sich nicht. Citta ist der „Chef“ beim Erkennen eines Objekts, aber es 
braucht die begleitenden cetasikas, die dem citta assistieren; sie teilen mit ihm 
dasselbe Objekt, haben aber jeweils ihre eigene Aufgabe. Citta kann nicht ohne 
cetasikas entstehen und cetasika kann nicht ohne citta entstehen, sie bedingen 
sich gegenseitig durch die Zusammenentstehungs-Bedingung. Citta braucht 
zum Beispiel das cetasika phassa, den Kontakt, der Verbindung mit dem Objekt 
aufnimmt, damit citta es erkennen kann. So wird citta von phassa durch Zu-
sammenentstehung bedingt. Phassa wird von citta und den begleitenden ceta-

 
59 Siehe „Guide to Conditional Relations“, Teil I, S. 23, von U Nārada. 



56 

sikas durch Zusammenentstehung bedingt. Wenn phassa ein akusala citta 
begleitet, ist er auch akusala, und wenn er ein kusala citta begleitet, ist er auch 
kusala. 

Jeder der vier nāmakkhandhas kann abwechselnd als bedingender dhamma 
oder als bedingter dhamma aufgefasst werden, da sie wechselseitig durch 
Gleichzeitigkeit in Beziehung stehen. Das Paṭṭhāna (Kusalattika, Kap. 7 Pañhā-
vāra, 6, 1.) drückt dies wie folgt aus: 

„Ein heilsames Phänomen (kusala dhamma) steht mit einem heilsamen 
Phänomen durch die Zusammenentstehungs-Bedingung in Beziehung. 

Eine heilsame Gruppe (khandha) steht mit drei (heilsamen) Gruppen 
durch die Zusammenentstehungs-Bedingung in Beziehung. Drei Grup-
pen stehen mit einer Gruppe durch die Zusammenentstehungs-Bedin-
gung in Beziehung. Zwei Gruppen stehen mit zwei Gruppen durch die 
Zusammenentstehungs-Bedingung in Beziehung.“ 

Dies bezieht sich nur auf die vier nāmakkhandhas. Dasselbe wird für die vier 
akusala (unheilsamen) nāmakkhandhas ausgesagt. 

Wenn ein lobhamūla citta, ein in Anhaftung wurzelndes citta, entsteht, sind die 
vier nāmakkhandhas akusala und sie bedingen sich gegenseitig durch Zusam-
menentstehung. Lobhamūla citta hat als Wurzeln moha und lobha, und diese 
Wurzeln bedingen die begleitenden dhammas durch die Zusammenentsteh-
ungs-Bedingung und auch mittels der Wurzel-Bedingung. Phänomene können 
andere Phänomene auf verschiedene Weise bedingen. Lobhamūla citta kann 
von einem angenehmen Gefühl begleitet sein. Das Gefühl wird durch citta und 
die begleitenden cetasikas bedingt, und wenn es akusala citta begleitet, ist es 
auch akusala. Das angenehme Gefühl, das akusala ist, hat eine Eigenschaft, die 
sich von dem angenehmen Gefühl, das kusala ist, deutlich unterscheidet. 
Wenn wir ein leckeres Essen mit einem angenehmen Gefühl genießen, 
unterscheidet sich dieses Gefühl von dem angenehmen Gefühl, das entsteht, 
wenn wir das kusala eines anderen wertschätzen. In letzterem Fall ist es feiner 
und ruhiger. Es gibt viele sobhana cetasikas, die das kusala citta begleiten: 
Ruhe, Ausgeglichenheit, Vertrauen in kusala, Achtsamkeit. Sie alle bedingen 
das angenehme Gefühl, das kusala ist. 

Es ist nützlich mehr über die Zusammenentstehungs-Bedingung zu lernen, da 
diese Bedingung direkt mit unserem täglichen Leben zu tun hat. Citta und ceta-
sikas, die zusammen entstehen, bedingen sich gegenseitig. Wenn man zum 
Beispiel Verständnis für nāma und rūpa entwickelt, wird das kusala citta von 
paññā und vielen anderen sobhana cetasikas begleitet. Dieses citta wird auch 



57 

von sati begleitet, die achtsam gegenüber der erscheinenden Wirklichkeit ist, 
von Gedankenfassung, vitakka60, die das Objekt „berührt“, so dass paññā es 
verstehen kann, von Nicht-Anhaftung, alobha, und von anderen cetasikas, die 
jeweils ihre eigene Funktion erfüllen. Sie alle unterstützen sich gegenseitig, 
während sie gemeinsam entstehen. Es gibt viele Grade von paññā und wäh-
rend paññā anwächst, unterstützt sie auch die begleitenden sobhana ceta-
sikas. Zum Beispiel ist alobha, Nicht-Anhaftung, am Anfang noch schwach, aber 
wenn paññā sich entwickelt, entwickelt sich auch alobha; dies führt zu mehr 
Loslösung von den Wirklichkeiten. 

Citta und cetasikas können von vier „jātis“ (Klassen) sein, sie können kusala, 
akusala, vipāka oder kiriya sein. Einige cetasikas können cittas der vier jātis 
begleiten, aber in jedem Fall sind sie völlig unterschiedlich, weil sie durch das 
citta und die anderen begleitenden cetasikas bedingt sind. Manasikāra, Auf-
merksamkeit, ist zum Beispiel ein cetasika, das mit jedem citta entsteht, aber 
es ist sehr unterschiedlich, je nachdem ob es das am Objekt der Erfahrung 
anhaftende lobhamūla citta begleitet oder das kusala citta, das auf Großzügig-
keit oder die Einhaltung von sīla bedacht ist. Viriya, Energie oder Anstrengung, 
kann Energie für das sein, was heilsam ist, oder es kann Energie sein, die auf 
eine unheilsame Weise ausgeübt wird; Anstrengung kann kusala citta und 
akusala citta begleiten. Man könnte sich sehr anstrengen, um einen schönen 
Edelstein zu bekommen, an dem man anhaftet, und das ist etwas anderes als 
die wohl-balancierte Anstrengung, die mit kusala citta einhergeht. 

Es gibt also eine große Vielfalt von citta und cetasikas, die sich gegenseitig 
unterstützen. Wenn wir die verschiedenen Bedingungen für die entstehenden 
Wirklichkeiten besser verstehen, wird es uns helfen zu erkennen, dass es kein 
Selbst gibt, das Objekte erlebt, das sie mag oder nicht, oder das rechtes Ver-
ständnis entwickelt. 

Was die zweite Klasse von Phänomenen betrifft, die im Zusammenhang mit der 
Zusammenentstehungs-Bedingung erwähnt werden, so lesen wir im Paṭṭhāna 
(Paccayaniddesa, 6): 

„Die vier Großen Elemente (mahābhūta rūpas) stehen durch die 
Zusammenentstehungs-Bedingung in Beziehung.“ 

Die Elemente Erde (Festigkeit, Härte), Wasser (Kohäsion), Feuer (Temperatur) 
und Wind (Bewegung) entstehen immer gemeinsam und bedingen sich gegen-

 
60  Das vitakka cetasika entsteht mit vielen cittas, aber nicht mit jedem citta. Wenn es akusala citta 

begleitet, ist es falsches Denken und wenn es kusala citta begleitet, ist es richtiges Denken. Als 
ein Faktor des achtfachen Pfades wird es „rechtes Denken“ genannt. 



58 

seitig. Die rūpas des Körpers und die rūpas der Materie außerhalb entstehen 
und vergehen in Gruppen oder Einheiten, und die vier Großen Elemente sind 
in jeder Gruppe enthalten. Festigkeit ist die Grundlage der anderen drei Ele-
mente, Temperatur erhält die anderen drei Elemente, Kohäsion hält sie zusam-
men und das Element der Bewegung61 wirkt als ihre Ausdehnung (Visuddhi-
magga Kap. XI, 368/369). 

Das Paṭṭhāna (Kusalattika, Kap. 7 Pañhāvāra, 7, 3.) sagt über die Art und Weise, 
wie sich die vier Großen Elemente gegenseitig bedingen, dass ein Großes 
Element die anderen drei bedingt, drei bedingen eines und zwei bedingen zwei. 

Jeden Tag erleben wir eine große Vielfalt von Sinnesobjekten, die aber eigent-
lich nur unterschiedliche Zusammensetzungen von rūpa-Elementen sind. 
Wenn wir einen Tisch oder ein Stück Stoff berühren, kann ein berührbares 
Objekt erscheinen, wie zum Beispiel Härte oder Weichheit. Härte, Weichheit, 
Hitze, Kälte, Bewegung oder Druck können durch Berührung erfahren wer-
den62. Wir denken, dass ein berührbares Objekt andauern kann, aber es ist nur 
rūpa, das ständig entsteht und vergeht. 

Was die dritte Klasse von Phänomenen bei der Zusammenentstehungs-Bedin-
gung betrifft, so bedingen in den fünf-khandha-Daseinsbereichen (wo es nāma 
und rūpa gibt) das paṭisandhi citta und das rūpa, das die Herz-Grundlage für 
das paṭisandhi citta ist, sich gegenseitig durch Zusammenentstehung. 

In den Daseinsbereichen, in denen es nāma und rūpa gibt, braucht jedes citta 
eine physische Grundlage (vatthu) oder einen Ursprungsort. Das vatthu für das 
Sehen ist die Augen-Grundlage, und jede der Sinneswahrnehmungen (die fünf 
Paare, pañca-viññāṇas, von denen eines kusala vipāka citta und eines akusala 
vipāka citta ist) hat ihre entsprechende Grundlage. Die cittas, die nicht zu den 
Sinneswahrnehmungen gehören, haben alle die Herz-Grundlage als vatthu. 
Während des Lebens muss das rūpa, das das vatthu ist, vor dem citta entste-
hen, das von ihm abhängt, da das rūpa im Moment seines Entstehens zu 
schwach ist, um als Grundlage zu dienen. Im Moment der Wiedergeburt jedoch 
entstehen citta und seine physische Grundlage gleichzeitig. In diesem Moment 
erzeugt kamma die Herz-Grundlage zur gleichen Zeit wie das paṭisandhi citta, 
das das geistige Resultat, vipāka citta, des kamma ist, und dieses citta entsteht 
auf der Herz-Grundlage. In den Daseinsbereichen, in denen es nāma und rūpa 

 
61  „Bewegung“ ist keine Bewegung im herkömmlichen Sinne; dieses rūpa hat die Eigenschaft von 

Bewegung oder Druck. Es wird manchmal als Schwingung oder Vibration übersetzt. Es verursacht 
Ausdehnung, die man zum Beispiel am Luftdruck im Magen oder Darm bemerken kann. 

62  Das Element der Kohäsion kann nicht durch Berührung erfahren werden. 



59 

gibt, können das paṭisandhi citta und die Herz-Grundlage nicht ohne einander 
entstehen. Sie bedingen sich gegenseitig durch Zusammenentstehung. 

Die Herz-Grundlage ist nicht das einzige durch kamma im ersten Moment 
unseres Lebens erzeugte rūpa. Kamma erzeugt in diesem Moment drei Grup-
pen von rūpa: eine Gruppe mit der Herz-Grundlage, eine mit der Körper-
Grundlage und eine mit dem Geschlecht, Männlichkeit oder Weiblichkeit. In 
jeder dieser Gruppen sind auch die acht untrennbaren rūpas63 und die Lebens-
fähigkeit (jīvitindriya)64 enthalten, und so entstehen im Moment unserer Ge-
burt durch kamma erzeugt drei Gruppen von je zehn rūpas. Ohne das paṭi-
sandhi citta könnten diese Gruppen in diesem Moment nicht entstehen. Somit 
ist das paṭisandhi citta die Zusammenentstehungs-Bedingung für die drei 
kamma-gezeugten Gruppen von rūpas, aber unter diesen rūpas ist nur die 
Herz-Grundlage die Zusammenentstehungs-Bedingung für das paṭisandhi citta; 
dieses citta könnte ohne die Herz-Grundlage nicht entstehen. 

In der vierten Klasse von Phänomenen bei der Zusammenentstehungs-Bedin-
gung bedingen das citta und die es begleitenden cetasikas das von ihnen 
erzeugte rūpa durch die Zusammenentstehungs-Bedingung. 

Citta erzeugt rūpa in dem Moment, in dem es entsteht. Jeder Moment eines 
citta kann in drei extrem kurze Phasen unterteilt werden (Visuddhimagga Kap. 
XX, 614): den Moment des Entstehens (uppāda khaṇa), den Moment der An-
wesenheit (tiṭṭhi khaṇa) und den Moment der Auflösung (bhaṅga khaṇa). Citta 
kann nur im Moment seines Entstehens rūpa erzeugen, da es im Moment 
seiner Anwesenheit und seiner Auflösung zu schwach dafür ist. Sechzehn Arten 
von citta erzeugen kein rūpa: das paṭisandhi citta, die zehn Sinneswahrneh-
mungen (die fünf Paare des Sehens, Hörens usw.), die vier arūpāvacara-vipāka 
cittas (des immateriellen jhāna, die in den arūpa-brahma-Daseinsbereichen 
entstehen, wo es kein rūpa gibt) und das Sterbebewusstsein, cuti citta, des 
Arahat. Abgesehen von diesen cittas, erzeugen alle anderen cittas rūpas des 
Körpers65. Akusala cittas und kusala cittas können beispielsweise körperliche 
Äußerungen (Gesten, mit denen wir unsere Absichten ausdrücken) und sprach-
liche Äußerungen erzeugen. Akusala cittas und kusala cittas können körper-
liche Merkmale hervorbringen, mit denen wir unsere Stimmungen ausdrücken, 

 
63  Die vier Großen Elemente und zusätzlich: Farbe, Geruch, Geschmack und Nährstoff. Diese acht 

sind in jeder Gruppe von rūpas vorhanden. 
64  Dieses rūpa ist in allen kamma-gezeugten Gruppen vorhanden, nicht in Gruppen, die durch citta, 

Temperatur oder Ernährung erzeugt werden. Es entsteht nur mit rūpas des Körpers, nicht mit 
äußerer Materie. 

65  Wie wir gesehen haben, können die rūpas des Körpers durch vier Faktoren erzeugt werden: 
durch kamma, citta, Ernährung und Temperatur. 



60 

wie zum Beispiel Bedauern, Ärger oder Vergnügen. Dosa kann Stirnrunzeln und 
lobha kann Lachen erzeugen. Wenn wir unser Haus dekorieren, wenn wir uns 
anziehen oder wenn wir Kosmetika verwenden, ist uns dann bewusst, welche 
Arten von citta rūpas erzeugen, während wir unsere Hände bewegen? 
Wahrscheinlich ist uns nicht einmal bewusst, dass lobhamūla cittas in solchen 
Momenten rūpas erzeugen. Wir können uns nicht dazu zwingen, das Leben 
eines Mönchs zu führen, ein Leben ohne Sinnesfreuden, aber durch die Lehre 
des Buddha im Vinaya, Suttanta und Abhidhamma können wir die Geistes-
befleckungen kennenlernen, die entstehen. Auch für Laien ist es lehrreich, den 
Vinaya, das Buch der Disziplin für die Mönche, zu lesen, denn es ist ein treuer 
Spiegel und eine ständige Erinnerung an die verschiedenen Geistesbefleckun-
gen, die im täglichen Leben auftreten und normalerweise nicht erkannt wer-
den. Wir lesen im Vinaya, dass es den Mönchen verboten ist, Wohnstätten und 
Gegenstände, die sie benutzen, zu schmücken oder sich selbst zu verschönern, 
da dies ein Schwelgen in Sinnesvergnügen ist. Im Text des Vinaya (Buch der 
Disziplin V, Cullavagga, 247) heißt es: 

„Bei einer Gelegenheit cremten sich die Mönche der Sechsergruppe die 
Gesichter ein ... – ... rieben sich die Gesichter ein ... – ... puderten sich 
die Gesichter ... – ... machten sich zinnoberrote Zeichen ins Gesicht ... – 
... färbten sich die Glieder rot, färbten sich die Gesichter, färbten sich 
Gesichter als auch Gliedmaßen. Die Leute wurden ärgerlich, unruhig 
und regten sich auf: ... – ... „Wie Sinneslüste genießende Laien!“ ...  

Dann lesen wir, dass der Buddha dies nicht erlaubte und sagte, dass es ein 
Vergehen wäre, wenn die Mönche eines dieser Dinge tun würden. 

Das „Buch der Analyse“ (Vibhaṅga, zweites Buch des Abhidhamma, Kap. 17, 
Analyse von kleinen Gegenständen, Absatz 854) erinnert uns daran, dass es 
Eitelkeit ist, Objekte oder den eigenen Körper zu schmücken:  

„Hierin: Was ist ‚persönliche Eitelkeit‘? Die Dekoration der Gewänder, 
die Dekoration der Almosenschale, die Dekoration des Wohnsitzes; das 
Dekorieren, das Verschönern, das stolz Sein, das Ausschmücken, die 
Selbstgefälligkeit, der Zustand der Selbstgefälligkeit, der Akt der persön-
lichen Eitelkeit, die persönliche Eitelkeit für diesen fauligen Körper und 
für die äußeren Requisiten. Dies wird persönliche Eitelkeit genannt.“ 

Laien haben immer noch die Bedingungen für ein Leben mit Sinnesfreuden, 
aber das richtige Verständnis für die entstehenden Wirklichkeiten kann ent-
wickelt werden. Auch während man sich schmückt, erscheinen nāma und rūpa 
und man kann sich ihrer bewusst werden. Wenn wir wissen, dass rūpa in 



61 

solchen Fällen durch citta bedingt ist, kann es uns helfen, nāma und rūpa als 
bedingte Elemente zu verstehen. 

Citta und cetasikas, die in ihrem Entstehungsmoment rūpa erzeugen, bedingen 
rūpa durch Zusammenentstehung, aber vom Geist erzeugtes rūpa, wie zum 
Beispiel die sprachliche Äußerung, bedingt nicht umgekehrt citta durch Zu-
sammenentstehung. Das Entstehen von citta hängt nicht von Geist-gezeugtem 
rūpa ab. 

Was die fünfte Gruppe betrifft, die in Bezug auf die Zusammenentstehungs-
Bedingung erwähnt wird, so bedingen die vier Großen Elemente die abgelei-
teten rūpas (upādāya rūpas) durch Zusammenentstehung, aber die abgeleite-
ten rūpas bedingen umgekehrt nicht die vier Großen Elemente durch Zusam-
menentstehung. Es gibt insgesamt achtundzwanzig Arten von rūpa, und die 
abgeleiteten rūpas sind die vierundzwanzig Arten von rūpa, die nicht zu den 
vier Großen Elementen der Festigkeit, Kohäsion, Temperatur und Bewegung 
gehören. Die abgeleiteten rūpas sind von den vier Großen Elementen abhängig, 
sie können ohne sie nicht entstehen. Wenn zum Beispiel ein Ton entsteht, 
braucht er Festigkeit, Zusammenhalt, Temperatur und Bewegung. Wir hängen 
an unserem Körper und an unseren Besitztümern, aber das sind nur rūpas, die 
vier Großen Elemente und abgeleitete rūpas in verschiedenen Zusammenset-
zungen, die aufgrund von Bedingungen entstehen. 

Es gibt noch eine sechste Gruppe von Phänomenen die Zusammenentste-
hungs-Bedingung betreffend, die im gleichen Abschnitt der „Analytischen Ab-
handlung“ des Paṭṭhāna erwähnt wird, aber diese ist eigentlich eine weitere 
Erklärung der Beziehung zwischen der Herz-Grundlage und dem citta, das auf 
der Herz-Grundlage entsteht. Das ganze Leben hindurch muss die Herz-Grund-
lage vor dem citta entstehen, das von ihr abhängt. Auch die Sinnesgrundlagen, 
die die physischen Grundlagen für die Sinneswahrnehmungen wie Sehen oder 
Hören sind, und die das ganze Leben hindurch entstehen, müssen vor den 
cittas entstehen, die von ihnen abhängen. Rūpa ist in dem Moment, in dem es 
entsteht, zu schwach um eine Grundlage zu sein und kann daher die Funktion 
einer Grundlage erst erfüllen, nachdem es entstanden ist. Der Moment der 
Wiedergeburt ist jedoch der erste Moment des Lebens und in diesem Fall 
erzeugt kamma gleichzeitig die Herz-Grundlage und das paṭisandhi citta, das 
von ihr abhängt. In diesem Moment bedingen sich paṭisandhi citta und Herz-
Grundlage gegenseitig durch Zusammenentstehung. Das Paṭṭhāna (Paccaya-
niddesa, 6) sagt über die Beziehung zwischen Herz-Grundlage und dem von ihr 
abhängigen citta folgendes aus: 



62 

„Materielle Phänomene stehen manchmal mit immateriellen Phäno-
menen durch die Zusammenentstehungs-Bedingung in Beziehung. 
Manchmal stehen sie nicht durch die Zusammenentstehungs-Bedin-
gung in Beziehung.“ 

Einige der Phänomene, die durch die Zusammenentstehungs-Bedingung in 
Beziehung stehen, stehen auch durch die Gegenseitigkeits-Bedingung (añña-
mañña-paccaya) in Beziehung. Sie bedingen einander wechselseitig, während 
sie zusammen entstehen. Jede dieser Wirklichkeiten, die sich gegenseitig be-
dingen, kann bedingender dhamma (paccaya) und bedingter dhamma (pacca-
yuppanna dhamma) sein. Wir lesen im Visuddhimagga (Kap. XVII, 535): 

„Als Gegenseitigkeits-Bedingung gelten solche Dinge, die in der Weise 
eine Unterstützung bieten, dass sie sich gegenseitig entstehen lassen 
und aufrecht erhalten wie drei (sich gegenseitig unterstützende) 
Stöcke.“ 

Drei Stöcke, die an den oberen Enden aneinander gelehnt sind, stützen sich 
gegenseitig. Genauso bedingen sich die Wirklichkeiten wechselseitig, auf die 
sich die Gegenseitigkeits-Bedingung bezieht. Es gibt drei Klassen von Phäno-
menen, auf die diese Bedingung zutrifft. 

Die erste Klasse betrifft die vier nāmakkhandhas, die einander durch Zusam-
menentstehen und auch wechselseitig durch Gegenseitigkeit bedingen. Sie 
unterstützen und festigen sich gegenseitig. 

Die zweite Klasse umfasst die vier Großen Elemente, die durch die Zusammen-
entstehungs-Bedingung und auch durch die Gegenseitigkeits-Bedingung mitei-
nander in Beziehung stehen. Festigkeit, Kohäsion, Temperatur und Bewegung, 
die zusammen entstehen, bedingen und unterstützen sich gegenseitig. 

In der dritten Klasse bedingen sich das paṭisandhi citta mit den begleitenden 
cetasikas und die gleichzeitig entstehende Herz-Grundlage durch Gegenseitig-
keit. Wie wir gesehen haben, erzeugt kamma im Moment der Wiedergeburt 
neben der Gruppe der rūpas mit der Herz-Grundlage zwei weitere Gruppen, 
nämlich die Gruppe mit der Körper-Grundlage und die Gruppe mit dem Ge-
schlecht. Zwischen den beiden letztgenannten Gruppen und dem paṭisandhi 
citta gibt es keine Beziehung der Gegenseitigkeit. 

Die anderen Klassen von Phänomenen, die durch Zusammenentstehung in 
Beziehung stehen, stehen nicht durch Gegenseitigkeit in Beziehung. Das rūpa, 
das von citta erzeugt wird, wird von diesem citta durch Zusammenentstehung 
bedingt, aber es gibt keine Beziehung der Gegenseitigkeit. Dieses rūpa bedingt 
nicht seinerseits citta, es festigt citta nicht durch die Gegenseitigkeits-



63 

Bedingung. Die vier Großen Elemente sind Zusammenentstehungs-Bedingung 
für die abgeleiteten rūpas, aber es gibt keine Beziehung der Gegenseitigkeit; 
die abgeleiteten rūpas festigen die vier Großen Elemente nicht durch die Ge-
genseitigkeits-Bedingung. Sichtbare Objekte oder Töne, die abgeleitete rūpas 
sind, können nicht ohne die vier Großen Elemente entstehen, aber die vier 
Großen Elemente sind nicht von diesen rūpas abhängig. Wir sehen also, dass 
Phänomene, die durch Gegenseitigkeit in Beziehung stehen, auch durch Zu-
sammenentstehung in Beziehung stehen, aber dass nicht alle Phänomene, die 
durch Zusammenentstehung in Beziehung stehen, auch durch Gegenseitigkeit 
in Beziehung stehen. 

  



64 

  

        



65 

7. Abhängigkeits-Bedingung66 
 
Die Abhängigkeits-Bedingung, nissaya-paccaya, bezieht sich auf Wirklichkei-
ten, die andere Wirklichkeiten bedingen, indem sie deren Stütze oder Grund-
lage sind.  

Wir lesen im Visuddhimagga (Kap. XVII, 535) über die Abhängigkeits-Bedin-
gung, die hier als Grundlagen-Bedingung übersetzt wird: 

„Als Grundlagen-Bedingung gilt ein Ding, das nach einer Art einer Unter-
lage oder Stütze andere Dinge unterstützt, gerade wie die Erde die 
Grundlage bildet für die Bäume, oder die Leinwand die Unterlage ist für 
Gemälde usw.“ 

Diese Art von Bedingung bezieht sich sowohl auf Phänomene, die zusammen 
mit den Phänomenen, die sie bedingen, entstehen, als auch auf Phänomene, 
die vor den Phänomenen, die sie bedingen, entstanden sind. 

Wir lesen im Paṭṭhāna (Paccayaniddesa, 8) über die Abhängigkeits-Bedingung 
für zusammenentstehende Phänomene: 

1. Die vier immateriellen Gruppen stehen untereinander durch die 
Unterstützungs-Bedingung in Beziehung. 

2. Die vier großen Elemente stehen untereinander durch die Unter-
stützungs-Bedingung in Beziehung. 

3. Im Empfängnis-Moment stehen Geist und Materie gegenseitig durch 
die Unterstützungs-Bedingung in Beziehung. 

4. Die Phänomene Bewusstsein und Geistesfaktoren stehen mit Geist-
gezeugter Materie durch die Unterstützungs-Bedingung in Bezie-
hung. 

5. Die großen Elemente stehen mit abgeleiteter Materie durch die 
Unterstützungs-Bedingung in Beziehung. 

Was die erste Klasse betrifft, so sind die vier nāmakkhandhas durch die Bedin-
gung der zusammenentstehenden Abhängigkeit miteinander verbunden: Citta 
und cetasikas entstehen immer zusammen, und sie sind voneinander abhängig. 
Citta kann nicht ohne cetasikas entstehen und cetasikas können nicht ohne 
citta entstehen. Wie wir gesehen haben, sind sie auch durch Zusammenent-

 
66  [Anm. d. Übers.] Nina van Gorkom nennt diese Bedingung „Dependence-condition“, also Abhän-

gigkeits-Bedingung. Im Deutschen gebräuchlicher ist „Grundlagen-Bedingung“ (Nyanatiloka) 
oder „Unterstützungs-Bedingung“ (Agganyani), was in den jeweiligen Zitaten übernommen 
wurde. 



66 

stehung, sahajāta, und durch Gegenseitigkeit, aññamañña, miteinander ver-
bunden. 

Die Lehre der Abhängigkeits-Bedingung, nissaya paccaya, erinnert uns daran, 
dass citta und cetasikas einander brauchen, um ihre Funktionen zu erfüllen. 
Das citta ist der „Chef“ beim Erkennen eines Objekts, und die cetasikas teilen 
sich das gleiche Objekt, während sie jeweils ihre eigene Funktion ausüben. 
Gefühl, vedanā, und Erinnerung, saññā, sind cetasikas, die mit jedem citta ent-
stehen. Das citta unterscheidet sich von den cetasikas, es fühlt oder erinnert 
sich nicht; das citta erkennt oder kennt das Objekt. Durch Gewahrsein und 
rechtes Verständnis, die in Vipassanā entwickelt werden, kann der Unterschied 
zwischen citta und cetasika allmählich erkannt werden. Ohne Gewahrsein und 
rechtes Verständnis wird es nur theoretisches Wissen darüber sein, wie sich 
citta und cetasika durch die Abhängigkeits-Bedingung gegenseitig bedingen. 

Wenn das lobhamūla citta entsteht, ist es abhängig von den begleitenden 
cetasikas. Die Wurzeln moha und lobha bedingen das citta und die anderen 
cetasikas durch die Wurzel-Bedingung, hetu-paccaya, und auch durch die Ab-
hängigkeits-Bedingung, nissaya-paccaya. Unwissenheit und Anhaftung sind 
eine Unterstützung für das lobhamūla citta. Chanda, der Wunsch-zu-tun, und 
viriya, die Energie, begleiten das lobhamūla citta ebenfalls und sind Abhängig-
keits-Bedingung für dieses citta. Wenn man versucht das zu erwerben, an dem 
man anhaftet, kann chanda eine Vorherrschafts-Bedingung, adhipati-paccaya, 
für das begleitende citta und die cetasikas sein. Lobhamūla citta kennt nur das 
begehrenswerte Objekt, das sich präsentiert, es braucht chanda, um etwas 
durchzuführen, wie zum Beispiel das Objekt zu erwerben. Viriya kann auch 
vorherrschend sein, wenn man versucht, etwas zu bekommen. 

Wenn ein kusala citta entsteht, ist es abhängig von alobha, Nicht-Anhaftung, 
und adosa, Nicht-Aversion, und auch von anderen cetasikas. Es braucht zum 
Beispiel chanda und viriya für die Ausführung von dāna, die Einhaltung von sīla 
oder die Entwicklung von rechtem Verständnis. Jedes der begleitenden ceta-
sikas, das seine eigene Aufgabe erfüllt, unterstützt das citta und bedingt es 
durch die Abhängigkeits-Bedingung. 

In der zweiten Klasse bedingen sich die vier Großen Elemente, die rūpas der 
Festigkeit, der Kohäsion, der Temperatur und der Bewegung, gegenseitig durch 
die zusammenentstehende Abhängigkeits-Bedingung, sahajāta-nissaya-pacca-
ya. Sie stützen sich gegenseitig. Festigkeit kann nicht ohne Kohäsion, Tempe-
ratur und Bewegung entstehen, und das gilt auch für die anderen drei Großen 
Elemente. Sie bedingen sich auch gegenseitig durch die Gleichzeitigkeit-Be-



67 

dingung, sahajāta-paccaya, und der Gegenseitigkeits-Bedingung, aññamañña-
paccaya. 

Was die dritte Klasse betrifft, so stehen das paṭisandhi citta und hadaya-vatthu 
(die Herz-Grundlage) im Geburts-Moment gegenseitig durch Abhängigkeit in 
Beziehung. In den Daseinsebenen, in denen es fünf khandhas gibt, nāma und 
rūpa, erzeugt kamma das rūpa der Herz-Grundlage zur gleichen Zeit wie das 
paṭisandhi citta, das auf der Herz-Grundlage entsteht. Das paṭisandhi citta und 
die Herz-Grundlage unterstützen sich gegenseitig, und sie können nicht ohne 
einander entstehen. Sie stehen auch durch Zusammenentstehung, sahajāta, 
und durch Gegenseitigkeit, aññamañña, miteinander in Beziehung. 

Die vierte Klasse betrifft citta und cetasikas, die mit Geist-gezeugtem rūpa 
durch die Abhängigkeits-Bedingung in Beziehung stehen. Wie wir gesehen ha-
ben, ist citta einer der vier Faktoren, die rūpas des Körpers erzeugen. Das citta 
und seine begleitenden cetasikas sind eine Unterstützung für das von ihnen 
erzeugte rūpa, aber dieses rūpa bedingt das citta und die cetasikas nicht wech-
selseitig durch Abhängigkeit. Wenn wir zum Beispiel freundliche Worte spre-
chen, wird das rūpa der sprachlichen Äußerung durch das kusala citta und die 
begleitenden cetasikas mittels Abhängigkeits-Bedingung bedingt. Wenn es 
keine Bedingungen für das Entstehen von kusala citta gibt, ist es unmöglich, 
freundlich zu sprechen. 

Was die fünfte Klasse betrifft, so bedingen die vier Großen Elemente die abge-
leiteten rūpas (upāda rūpas, die rūpas, die nicht zu den vier Großen Elementen 
gehören67), durch die Abhängigkeits-Bedingung, aber das Umgekehrte trifft 
nicht zu. Geruch ist ein abgeleitetes rūpa. Er kann nicht von selbst entstehen, 
er braucht Festigkeit, Zusammenhalt, Wärme und Bewegung. Wenn der Ge-
ruch durch die Nase wahrgenommen wird, erscheint nur der Geruch, die ande-
ren rūpas, die zusammen mit ihm in einer Gruppe entstehen, werden nicht 
wahrgenommen. Sichtbare Objekte, die mit den Augen wahrgenommen wer-
den, und Töne, die mit den Ohren wahrgenommen werden, benötigen die vier 
Großen Elemente als Grundlage, sie sind durch die Abhängigkeits-Bedingung 
von ihnen bedingt. 

Einige Phänomene, die andere Phänomene durch Abhängigkeit bedingen, sind 
vor den Phänomenen entstanden, die sie bedingen, und zu diesem Zeitpunkt 
noch nicht vergangen. Dies sind die rūpas, die als vatthus oder Grundlage für 
die cittas dienen, die sie bedingen. In ihrem Entstehungsmoment können sie 

 
67  Es gibt insgesamt 28 Arten von rūpa. Neben den vier Großen Elementen gibt es 24 rūpas, die 

abgeleiteten rūpas. Zu ihnen gehören zum Beispiel Farbe, Geruch, Geschmack, Nährstoff, die 
Augen-Grundlage, die anderen Sinnesgrundlagen und die Herz-Grundlage. 



68 

keine Grundlage sein, da sie dann zu schwach sind. Rūpa kann die Funktion 
eines vatthu nur im Moment seiner Anwesenheit erfüllen68. Es muss also vor 
dem citta entstanden sein, das es durch die Abhängigkeits-Bedingung bedingt. 
Wie wir gesehen haben, entsteht die Herz-Grundlage nur im Geburts-Moment 
zusammen mit dem paṭisandhi citta und dient als dessen Grundlage, aber das 
ganze Leben hindurch entsteht sie vor den cittas, denen sie als Grundlage 
dient, und sie bedingt sie durch die vorherentstehende Abhängigkeits-Bedin-
gung69. Weiter heißt es im Paṭṭhāna (Paccayaniddesa, 8): 

6. Die Augen-Grundlage steht mit dem Seh-Bewusstseins-Element und 
den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Unterstützungs-
Bedingung in Beziehung. 

7. Die Ohren-Grundlage steht mit dem Hör-Bewusstseins-Element und 
den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Unterstützungs-
Bedingung in Beziehung. 

8. Die Nasen-Grundlage steht mit dem Riech-Bewusstseins-Element 
und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Unterstüt-
zungs-Bedingung in Beziehung. 

9. Die Zungen-Grundlage steht mit dem Schmeck-Bewusstseins-Ele-
ment und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Unter-
stützungs-Bedingung in Beziehung. 

10. Die Körper-Grundlage steht mit dem Körper-Bewusstseins-Element 
und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Unterstüt-
zungs-Bedingung in Beziehung. 

Die fünf Sinnesgrundlagen müssen vor den entsprechenden Sinneswahrneh-
mungen entstehen, die sie durch eine Abhängigkeits-Bedingung bedingen. Die 
zuvor entstandene Augen-Grundlage steht mit dem Sehbewusstsein und den 
begleitenden cetasikas durch eine vorherentstehende Abhängigkeits-Bedin-
gung in Beziehung. Ohne den Augensinn, der als physische Grundlage und Ein-
gangstor dient, könnte Sehen nicht entstehen. Die Augen-Grundlage selbst ist 
ebenfalls bedingt, sie wird durch kamma erzeugt und dauert nur siebzehn citta-
Momente, was extrem kurz ist. 

Die Körper-Grundlage befindet sich überall im Körper und in seinem Inneren, 
außer in den Haaren oder den Nagelenden. Sie ist eine der Bedingungen für 
das Erfahren eines berührbaren Objekts. Sie entsteht und vergeht. Wir klam-

 
68  Rūpa währt so lange wie 17 citta-Momente. Nach dem Moment seines Entstehens besteht es 16 

weitere Momente, 15 Momente seiner Anwesenheit und dann der Moment seiner Auflösung. 
69  Die vatthus sind während des Lebens für die cittas, die sie bedingen, eine Grundlagen-Vorher-

entstehungs-Abhängigkeits-Bedingung, vatthu-purejāta-nissaya-paccaya. 



69 

mern uns an die Vorstellung von „meinen Augen“, „meinen Ohren“, „meinem 
Körpersinn“, aber das sind nur rūpas, die durch kamma entstehen und sofort 
wegfallen. 

Das folgende Sutta erinnert uns an die Tatsache, dass bedingte Wirklichkeiten 
unbeständig sind. Sie entstehen aufgrund anderer bedingter Wirklichkeiten, 
die unbeständig sind, und deshalb müssen auch sie vergehen. Augensinn und 
Sehen, Ohrensinn und Hören sind unbeständig und Nicht-Selbst. Wir lesen in 
der Gruppierten Sammlung (SN 35.140)70: 

„Bhikkhus, das Auge ist unbeständig. Die Ursache und Bedingung für das 
Entstehen des Auges ist ebenfalls unbeständig. Da das Auge aus etwas 
Unbeständigem entstanden ist, wie könnte es beständig sein? 

Das Ohr ist unbeständig ... Die Nase … Die Zunge … Der Körper … Der 
Geist ist unbeständig. Die Ursache und Bedingung für das Entstehen des 
Geistes ist ebenfalls unbeständig. Da der Geist aus etwas Unbeständi-
gem entstanden ist, wie könnte er beständig sein? 

Wenn er dies erkennt, Bhikkhus, empfindet der unterwiesene edle 
Schüler Ernüchterung gegenüber dem Auge … gegenüber dem Geist. 
Wenn er Ernüchterung empfindet, wird er leidenschaftslos. Durch Lei-
denschaftslosigkeit wird sein Geist befreit. Wenn er befreit ist, kommt 
das Wissen: ‚Er ist befreit.‘ Er versteht: ‚Geburt ist zerstört, das heilige 
Leben wurde gelebt, was getan werden musste, wurde getan, es gibt 
nichts mehr nach diesem.‘“  

  

 
70  [Anm. d. Übers.] Hier wurde die englische Übersetzung von Bhikkhu Bodhi verwendet und ins 

Deutsche übertragen. 



70 

  

        



71 

8. Entscheidende Unterstützungs-Bedingung (Teil I) 
 
Upanissaya-paccaya kann als entscheidende Unterstützungs-Bedingung oder 
starke Abhängigkeits-Bedingung übersetzt werden71 und tritt auf, wenn ein 
Phänomen ein anderes Phänomen unterstützt, indem es eine starke Anregung 
darstellt72. Es gibt drei Arten von upanissaya-paccaya: 

− entscheidende Unterstützungs-Bedingung des Objekts, 
ārammaṇūpanissaya-paccaya 

− entscheidende Unterstützung-Bedingung der Angrenzung, 
anantarūpanissaya-paccaya 

− natürliche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung, 
pakatūpanissaya-paccaya 

Was die starke Abhängigkeit oder die entscheidende Unterstützungs-Bedin-
gung des Objekts betrifft, so ist das Objekt die Bedingung, paccaya, und der 
bedingte dhamma, paccayupanna, ist das citta, das es erfährt. Das citta ist 
durch starke Abhängigkeit von diesem Objekt bedingt. Wir sehen im Paṭṭhāna 
(Kusalattika, Kap. 7 Pañhāvāra, 9), dass die Objekte, die die bedingenden Fakto-
ren sind, die gleichen sind wie im Fall der Objekt-Vorherrschafts-Bedingung, 
ārammaṇādhipati-paccaya (siehe Kap. 4), also müssen sie wünschenswerte 
Objekte sein. Die cittas, die durch die entscheidende Unterstützung des Ob-
jekts bedingt werden, sind von der gleichen Art wie im Fall der Objekt-Vor-
herrschafts-Bedingung. Die Wirklichkeiten, auf die sich diese beiden Arten von 
Bedingungen beziehen, sind also dieselben, aber es gibt einen Unterschied in 
der bedingenden Kraft der Objekt-Vorherrschafts-Bedingung und der entschei-
denden Unterstützungs-Bedingung des Objekts. Bei der Objekt-Vorherrschafts-
Bedingung wird das wünschenswerte Objekt von dem citta und den betreff-
enden cetasikas hoch geschätzt, so dass sie ihm den Vorrang geben. Bei der 
entscheidenden Objekt-Unterstützungs-Bedingung ist das wünschenswerte 
Objekt ein starker Anreiz, ein zwingender Grund für das Entstehen des citta 
und der betreffenden cetasikas, die stark von diesem Objekt abhängig sind. 
Wünschenswerte Objekte, die eine Objekt-Vorherrschafts-Bedingung sind, 
können auch gleichzeitig eine entscheidende Objekt-Unterstützungs-Bedin-
gung sein, ein mächtiger Anlass für das Entstehen der betreffenden cittas. 
Phänomene können gleichzeitig durch mehrere Arten von Bedingungen be-
dingt sein. 

 
71  Im Deutschen auch Anlass-Bedingung (Nyanatiloka) oder entscheidender Anlass 
72  Der Pāli-Begriff upa bedeutet stark oder mächtig, und nissaya bedeutet Abhängigkeit oder 

Unterstützung. 



72 

Gewisse Objekte können weder die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung noch die 
entscheidende Objekt-Unterstützungs-Bedingung sein, weil sie unerwünscht 
sind. Zu ihnen gehört die Art des Körperbewusstseins, die akusala vipāka ist, 
begleitet von schmerzhaften Gefühlen. Die beiden Arten von dosamūla citta 
(eine nicht ermutigt und eine ermutigt) und die beiden Arten von mohamūla 
citta (eine begleitet von Zweifel und eine begleitet von Unruhe) sind keine 
wünschenswerten Objekte und können daher keine entscheidende Objekt-
Unterstützungs-Bedingung sein. Die akusala cetasikas, die das dosamūla citta 
begleiten, wie Bedauern, Eifersucht und Geiz, und diejenigen, die das moha-
mūla citta begleiten, sind ebenfalls nicht wünschenswert und können daher 
keine entscheidende Objekt-Unterstützungs-Bedingung sein. 

Kusala wie zum Beispiel dāna oder sīla können Objekt-Vorherrschafts-Bedin-
gung für kusala citta sein, das die vollbrachte heilsame Tat wertschätzt und ihr 
den Vorrang gibt. Die heilsame Tat kann gleichzeitig auch eine entscheidende 
Objekt-Unterstützungs-Bedingung sein, sie kann ein mächtiger Anreiz, ein 
zwingender Grund für das wiederholte Entstehen von kusala citta sein, das den 
Nutzen von kusala sieht. 

Kusala kann durch die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung Anhaftung oder 
falsche Ansicht bedingen, und auch die entscheidende Objekt-Unterstützungs-
Bedingung kann Anhaftung und falsche Ansicht bedingen. Kusala ist dann ein 
mächtiger Anlass für das Entstehen von Anhaftung und falscher Ansicht. 

Anhaftung kann eine Objekt-Vorherrschafts-Bedingung und auch eine ent-
scheidende Objekt-Unterstützungs-Bedingung sein, ein mächtiger Anlass für 
immer wieder das Entstehen von Anhaftung bei all jenen, die die Anhaftung 
nicht ausgelöscht haben. 

Akusala kann weder Objekt-Vorherrschafts-Bedingung noch entscheidende 
Objekt-Unterstützungs-Bedingung für kusala citta sein, da kusala citta das 
Objekt akusala nicht mit Wertschätzung und hohem Respekt betrachten kann. 

Wünschenswerte rūpas, die Objekt-Vorherrschafts-Bedingung sind, können 
auch eine entscheidende Objekt-Unterstützungs-Bedingung für das lobhamūla 
citta sein. Schöne Farben oder leckerer Geschmack sind ein starker Anreiz für 
das Entstehen von lobhamūla citta, das solche Objekte immer wieder begehrt. 
Sobald ein köstliches Essen auf der Zunge liegt, ist der Geschmack unwider-
stehlich für Anhaftung. Jemand mag den Klang von Musik besonders lieben, 
der dann die Bedingung für lobhamūla citta ist. Der Klang der Musik kann auch 
entscheidende Objekt-Unterstützungs-Bedingung sein, ein mächtiger Anlass 
für das wiederholte Entstehen von lobhamūla citta, zum Beispiel, wenn jemand 
sein ganzes Leben der Musik widmet. 



73 

Die rūpas der fünf Sinnesgrundlagen, die Herz-Grundlage und die Sinnesob-
jekte können für das lobhamūla citta eine entscheidende Objekt-Unterstüt-
zungs-Bedingung sein, aber genau wie im Fall der Objekt-Vorherrschafts-
Bedingung können sie keine entscheidende Objekt-Unterstützungs-Bedingung 
für das kusala citta sein73. 

Nur die rūpas, die jeweils ihre eigene, spezifische Charakteristik haben und 
durch einen der vier Faktoren kamma, citta, Temperatur oder Nahrung hervor-
gebracht werden, können sowohl Objekt-Vorherrschafts-Bedingung als auch 
entscheidende Objekt-Unterstützungs-Bedingung für lobhamūla citta sein74. 

Die Objekte, die eine entscheidende Unterstützungs-Bedingung sind, sind ein 
starker Anreiz, ein zwingender Grund für das Entstehen der cittas, die sie 
erfahren. Wir sollten jedoch bedenken, dass es auch andere Bedingungen für 
das Entstehen von kusala cittas und von akusala cittas gibt. Es hängt von den 
angesammelten Neigungen eines Menschen ab, ob er „weise Aufmerksamkeit“ 
oder „unweise Aufmerksamkeit“ auf ein Objekt hat. Welche Objekte sind 
starke Anreize für das Entstehen von kusala citta und welche Objekte für das 
Entstehen von lobhamūla citta in unserem Leben? Die meiste Zeit sind wir 
darauf bedacht, angenehme Objekte für uns selbst zu erwerben, Objekte, die 
eine entscheidende Unterstützungs-Bedingung für Anhaftung sein können. Es 
kann Gewahrsein der Wirklichkeiten geben, die erscheinen, auch des Anhaf-
tens. Wir sollten Anhaftung nicht ignorieren oder sie als Objekt des Gewahr-
seins verachten. Sie entsteht ganz natürlich in unserem täglichen Leben, weil 
es immer noch Bedingungen für ihr Entstehen gibt. Wenn wir ihre wahre Natur 
nicht kennen, halten wir sie für das Selbst, und dann kann sie nicht beseitigt 
werden. 

Nibbāna ist ein lokuttara dhamma und eine entscheidende Objekt-Unter-
stützungs-Bedingung für die cittas ist, die es erfahren. Wir lesen im Paṭṭhāna 
(Kusalattika, Kap. 7 Pañhāvāra, 9, 8.), dass nibbāna mit den acht lokuttara 
cittas, die es erfahren, und auch mit dem mahākusala citta in Begleitung von 
paññā und dem mahākiriya citta (des Arahat) in Begleitung von paññā durch 
die entscheidende Objekt-Unterstützungs-Bedingung in Beziehung steht75.  

 
73  Siehe Kap. 4. Kusala citta gibt zum Beispiel einem angenehmen Sinnesobjekt keine Vorherr-

schaft; es wird von Losgelöstheit, alobha, begleitet. Somit ist es nicht stark von diesem rūpa als 
Objekt abhängig. 

74  Dies sind sabhāva rūpas (siehe Kap. 4), wie die vier Großen Elemente, die Sinnesobjekte und die 
Sinnesorgane. Asabhāva rūpas sind rūpas, die keine eigene ausgeprägte Natur haben, und diese 
können keine entscheidende Unterstützungs-Bedingung sein. 

75  Es gibt eine Art von lokuttara kusala citta und eine Art von lokuttara vipāka citta, die im Fall jeder 
der vier Stufen der Erleuchtung entstehen, also gibt es acht Arten von lokuttara citta. Das 



74 

Nibbāna und die lokuttara cittas, die es erfahren, können weder Objekt-Vor-
herrschafts-Bedingung noch entscheidende Objekt-Unterstützungs-Bedingung 
für lobhamūla citta sein.  

Wie wir gesehen haben, ist die erste Bedingung, die unter der entscheidenden 
Unterstützungs-Bedingung aufgeführt ist, die entscheidende Objekt-Unterstüt-
zungs-Bedingung. Die zweite unter der entscheidenden Unterstützungs-Bedin-
gung klassifizierte Bedingung ist die entscheidende Unterstützungs-Bedingung 
der Angrenzung, anantarūpanissaya-paccaya. Diese Bedingung ist der Angren-
zungs-Bedingung ähnlich. Jedes citta, das entsteht und wegfällt, bedingt ohne 
jedes Intervall das folgende citta durch die Angrenzungs-Bedingung (anantara-
paccaya, siehe Kap. 5). Was die entscheidende Angrenzungs-Unterstützungs-
Bedingung betrifft, so bezieht sich diese auch auf jedes vorangehende citta, das 
das nachfolgende citta bedingt. Es muss jedoch zwischen diesen beiden Bedin-
gungen unterschieden werden. Die Lehre von der entscheidenden Angren-
zungs-Unterstützungs-Bedingung betont den Aspekt des mächtigen Anreizes 
der bedingenden Kraft in der Beziehung zwischen der bedingenden Wirklich-
keit, dem vorangehenden citta, und der bedingten Wirklichkeit, dem nachfol-
genden citta. Citta kann entstehen, ohne durch die Wurzel-Bedingung und 
andere Bedingungen bedingt zu sein, aber nicht, ohne durch das vorangehende 
citta bedingt zu sein. Somit ist das vorangehende citta als bedingender Faktor 
ein mächtiger Anreiz oder zwingender Grund für das Entstehen des nachfol-
genden citta (siehe Visuddhimagga Kap. XVII, 537).  

Das paṭisandhi citta zum Beispiel ist ein zwingender Grund für das nachfol-
gende bhavaṅga citta, damit das Leben weitergehen kann. Wäre das vorange-
gangene citta kein starker Anlass für das Entstehen des nachfolgenden citta, 
könnte es keine kontinuierliche Abfolge von cittas geben, nicht einmal in die-
sem Moment. Bei der Geburt als Tier ist das paṭisandhi citta akusala vipāka 
citta, und dieses citta bedingt das nachfolgende bhavaṅga citta durch die ent-
scheidende Angrenzungs-Unterstützungs-Bedingung. Das bhavaṅga citta ist 
die gleiche Art von citta wie das paṭisandhi citta, es könnte sich nicht in kusala 
vipāka citta verwandeln. Die Geburt als Tier unterscheidet sich von der Geburt 
als Mensch, und das bhavaṅga citta, das dem paṭisandhi citta im Fall dieser 
verschiedenen Arten von Geburten folgt, ist die gleiche Art von vipāka citta wie 
das paṭisandhi citta. Wir können feststellen, dass das Leben von Tieren und von 
Menschen völlig unterschiedlich ist. Die Lebewesen werden mit unterschied-
lichen Potentialen, unterschiedlichen Fähigkeiten geboren, und diese werden 

 
mahākusala citta, das dem lokuttara citta unmittelbar vorausgeht, erfährt ebenfalls nibbāna. 
Die cittas, die nach dem Wegfallen der lokuttara cittas entstehen und nibbāna überprüfen, sind 
mahākusala cittas begleitet von paññā oder mahākiriya cittas begleitet von paññā. 



75 

weitergetragen zum nachfolgenden bhavaṅga citta und dann zu den folgenden 
cittas, die im Laufe des Lebens nacheinander entstehen. Zwischen den Prozes-
sen der cittas gibt es bhavaṅga cittas, und sie sind von der gleichen Art wie das 
paṭisandhi citta. 

Jedes citta, das entsteht, fällt sofort wieder weg, aber es hat eine bedingende 
Kraft, die ein mächtiger Anlass für das Entstehen des ohne jegliche Pause 
nachfolgenden citta ist. So können gute und schlechte Eigenschaften von 
Moment zu Moment weitergeführt werden, sie können sich ansammeln. 
Anhaftung hat sich von Leben zu Leben angehäuft. Mit Anhaftung denken wir 
immer wieder an Anerkennung und all die angenehmen Dinge, die wir für uns 
selbst erlangen wollen. Wir haben Interesse am Dhamma, weil sich dies ange-
sammelt hat. Wir haben in früheren Leben wohl den Dhamma gehört, aber wir 
erinnern uns nicht mehr daran. Das Interesse am Dhamma und auch die 
Neigung, rechtes Verständnis zu entwickeln, kann durch die entscheidende 
Angrenzungs-Unterstützungs-Bedingung von Leben zu Leben weitergeführt 
werden. 

In der Entwicklung von Vipassanā, Einsicht, kann Gewahrsein von jeder Wirk-
lichkeit entstehen, die im gegenwärtigen Moment auftaucht. Aufgrund der 
Angrenzungs-Bedingung und der entscheidenden Angrenzungs-Unterstüt-
zungs-Bedingung entsteht und vergeht das citta und wird dann von dem 
nächsten citta abgelöst. In einem Moment entsteht Sehen, in einem anderen 
Moment Anhaftung an ein sichtbares Objekt, in einem anderen Moment 
wieder Hören oder Anhaftung an den Ton. Niemand kann sich das Objekt des 
Gewahrseins aussuchen, denn Wirklichkeiten treten bereits aufgrund ihrer 
eigenen Bedingungen in Erscheinung. Cittas, die in einem Prozess von cittas 
entstehen, tun dies in einer festen Reihenfolge, die nicht verändert werden 
kann. Jedes vorangegangene citta ist ein mächtiger Anlass für das Entstehen 
des nächsten citta. 

Solange wir uns im Kreislauf von Geburt und Tod befinden, gibt es Bedingungen 
dafür, dass jedes citta vom nächsten citta abgelöst wird. Die Entwicklung des 
rechten Verständnisses der verschiedenen Eigenschaften der Wirklichkeiten, 
wie sie eine nach der anderen erscheinen, wird schließlich zum Ende des 
Kreislaufs führen. Wir verwechseln die verschiedenen Pforten der Sinnestore 
und des Geisttors, wir unterscheiden nicht klar zwischen verschiedenen cittas, 
die zu einer Zeit ein Objekt durch ein Tor erfahren. Durch die Entwicklung des 
rechten Verständnisses lernt man, dass die Tore und die von ihnen abhängigen 
Wirklichkeiten unterschiedlich sind. Das Sehen ist völlig anders als das Hören, 
es entsteht aufgrund anderer Bedingungen, es erfährt ein anderes Objekt als 



76 

es das Hören erfährt. Das Ziel des Studiums der Bedingungen für die Wirk-
lichkeiten, die entstehen, ist das Verständnis der Wahrheit von Nicht-Selbst. 

Wir lesen in der Gruppierten Sammlung (SN 35.94, Einbegriffen I76), dass der 
Buddha sagte, dass der Mangel an Beherrschung der sechs Berührungsgebiete 
(die fünf Sinne und der Geist) zu dukkha führt, während ihre gute Bezähmung, 
gute Bewachung, gute Beherrschung77 zu Glück führt. In Versen heißt es: 

„Gebiete der Berührung sind es sechs: 
Wer sie gezügelt nicht, dem bring'n sie Leid. 
Doch die, vertraunbegleitet, Zügelung gelernt, 
unüberwältigt sie verweilen dann. 

Wer Formen sieht, die Geist erfreu'n, 
und solche auch, die nicht erfreu'n: 
den Reiz bei Freud'gem wer vertreibt, 
‚Lieb ist's‘, lässt er im Geist nicht zu. 

Wer Töne hörte, lieb, unlieb: 
bei Liebem wird er nicht gefang'n, 
bei Unliebem wehrt er nicht ab, 
‚Lieb ist's‘, lässt er im Geist nicht zu. 

Wer Düfte roch, die Geist erfreu'n, 
und solche unrein, unbeliebt: 
hierbei vertreibt er Widerstand, 
lässt dort den Willen nicht verführ'n. 

Wer Säfte schmeckte, süß und fein, 
und solche, die mit bitter sind: 
Was Süß, genießt er ohne Hang, 
das Bittre widersteht ihm nicht. 

Berührt von Wohl nicht wird berauscht, 
noch wird erschüttert er bei Schmerz: 
was auch berührt, es gilt ihm gleich, 
verzückt ihn nicht, verstimmt ihn nicht. 

Der Mensch, der Sonderheit gewahrt, 
der geht ihr nach, gegängelt da: 

 
76  Deutsche Übersetzung von Hellmuth Hecker 
77  Auch in anderen Teilen der Lehren lesen wir, dass die sechs Tore durch satipaṭṭhāna „bewacht“ 

werden. Nur rechtes Verstehen der Wirklichkeit, die auftritt, kann letztlich Geistesbefleckungen 
auslöschen. 



77 

Wer hausgewohnte Phantasien 
verjagt, ist an Entsagung froh. 

Wenn so der Geist bei diesen sechs 
entfaltet, gut erzogen ist, 
und wenn das Herz, wovon berührt, 
nicht irgendwie noch beben kann, 
dann überwindet ganz der Mönch, 
was Reiz da ist und Abwehr auch, 
das Dasein mit Geburt und Tod, 
das überschreitet gänzlich er.“ 

  



78 

  

        



79 

9. Entscheidende Unterstützungs-Bedingung (Teil II) 
 
Wie wir gesehen haben, gibt es drei Arten entscheidender Unterstützungs-
Bedingungen: 

− entscheidende Unterstützungs-Bedingung des Objekts, 
ārammaṇūpanissaya-paccaya 

− entscheidende Unterstützung-Bedingung der Angrenzung, 
anantarūpanissaya-paccaya 

− natürliche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung, 
pakatūpanissaya-paccaya 

Bezüglich der dritten entscheidenden Unterstützungs-Bedingung, der natür-
lichen entscheidenden Unterstützungs-Bedingung, pakatūpanissaya-paccaya, 
erklärt der Kommentar zum Paṭṭhāna (die Pañcappakaraṇatthakathā) den Be-
griff „pakata“ in pakatūpanissaya. Pakata bedeutet richtig gemacht, gründlich 
gemacht. Kusala und akusala, die „gründlich getan“, oft ausgeführt wurden, 
können sich ansammeln und verfestigen, sie können zur Gewohnheit werden. 
Auf diese Weise sind sie ein triftiger Grund, ein mächtiger Anlass für das späte-
re Entstehen der durch sie bedingten kusala und akusala dhammas, den pacca-
yupanna dhammas. Auch äußere Bedingungen, wie Temperatur, Nahrung, 
Wohnort und Freunde, mit denen man zusammen ist, können triftige Gründe 
dafür sein, dass die von ihnen veranlassten dhammas entstehen. 

Der Kommentar definiert zusätzlich den Begriff pakatūpanissaya als natürliche 
Bedingung und erklärt das Wort „pakati“, das mit „pakatūpanissaya“ verbun-
den ist, als natürlich, von Natur aus. Der bedingende Faktor bedingt das Ent-
stehen anderer dhammas auf natürliche Weise, und er kann sie ohne die Hilfe 
einer entscheidenden Objekt-Unterstützungs-Bedingung oder entscheidenden 
Angrenzungs-Unterstützungs-Bedingung hervorbringen. Wenn zum Beispiel 
starkes Vertrauen (saddhā) in kusala besteht, kann dies ein triftiger Grund für 
das spätere Entstehen von kusala citta sein, ohne von der entscheidenden 
Unterstützungs-Bedingung des Objekts oder der Angrenzung abhängig zu sein. 

Das Paṭṭhāna erklärt, dass kusala, wie Vertrauen, sīla, das Studium des Dham-
ma und Großzügigkeit, die früher entstanden sind, natürliche, entscheidende 
Unterstützungs-Bedingung für ihr späteres erneutes Entstehen sind. Wir lesen 
im Paṭṭhāna (Kusalattika, Kap. 7 Pañhāvāra, 9, 1.): 

„Mit Vertrauen als [natürlichem] Anlass gibt man dāna, nimmt man die 
ethischen Regeln, erfüllt man die Uposatha-Pflichten, bringt man Jhāna 
zum Entstehen, bringt man Einsicht zum Entstehen, bringt man höheres 



80 

Wissen zum Entstehen, bringt man Erlangungen zum Entstehen. Mit 
Sittlichkeit als Anlass… mit Lernen… mit Großzügigkeit… mit Weisheit als 
Anlass gibt man dāna, nimmt man die ethischen Regeln, erfüllt man die 
Uposatha-Pflichten, bringt man Jhāna zum Entstehen, bringt man Ein-
sicht zum Entstehen, bringt man höheres Wissen zum Entstehen, bringt 
man Erlangungen zum Entstehen. Vertrauen, Sittlichkeit, Lernen, Groß-
zügigkeit, Weisheit stehen mit Vertrauen, Sittlichkeit, Lernen, Großzü-
gigkeit, Weisheit durch die Anlass-Bedingung in Beziehung.“ 

Gute und schlechte Eigenschaften, die in der Vergangenheit angesammelt 
wurden, werden zu unserer Natur, sie bedingen die verschiedenen cittas im 
gegenwärtigen Leben durch die natürliche, entscheidende Unterstützungs-Be-
dingung. Wir lesen im Mahā-Sutasoma Jātaka (Jātaka Geschichten V, Nr. 537), 
dass der Buddha sagte, dass er nicht nur in seinem gegenwärtigen Leben den 
Räuber Aṅgulimāla gezähmt hatte, der viele Menschen erschlagen hatte, aber 
später Arahatschaft erlangte, sondern auch in einem früheren Leben, als der 
Buddha der König Sutasoma und Aṅgulimāla der König von Bārāṇasī war. Einst 
konnte Aṅgulimāla's Koch kein Fleisch bekommen und setzte ihm, ohne es ihm 
zu sagen, Menschenfleisch vor. Wir lesen (458)78: 

„... Sobald der König einen Bissen Fleisch nur auf die Zungenspitze legte, 
durchdrang dies sogleich die siebentausend Geschmacksnerven; am 
ganzen Körper zitternd stand er da. — Warum? Weil er früher einmal 
daran gewöhnt war...“ 

Sein Verlangen nach Menschenfleisch wurde sehr stark und bestimmte sein 
ganzes Leben. Er war nicht in der Lage, sein Begehren aufzugeben, also verließ 
er sein Königreich und mordete weiter um des Menschenfleisches willen. Er 
hatte die Gier nach Menschenfleisch angesammelt, weil er in seinem vorhe-
rigen Leben ein menschenfressender Yakkha gewesen war. Seine früheren An-
häufungen waren die natürliche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung für 
das jetzige Entstehen der Gier nach Menschenfleisch und für sein Töten von 
Menschen. Er konnte nicht davon ablassen, Menschenfleisch zu verzehren. Wir 
sehen also, dass unheilsame Taten, die in der Vergangenheit ausgeführt wur-
den, nicht nur in der Lage sind, später unangenehme Resultate hervorzu-
bringen, sondern dass sie auch eine natürliche, entscheidende Unterstützungs-
Bedingung für das Begehen von unheilsamen Taten in der Gegenwart sein 

 
78  Deutsche Übersetzung entnommen von 

https://dhammatalks.net/suttacentral/sc2016/sc/de/ja537.html 



81 

können. Akusala kamma ist gefährlich, weil sich die Tendenz zu akusala an-
sammelt, um wieder akusala kamma zu begehen. 

Im selben Jātaka lesen wir, dass der König eines Tages Sutasoma, den Bodhi-
satta, ergriff. Sutasoma bat um Erlaubnis, vorübergehend freigelassen zu wer-
den, um ein Versprechen zu erfüllen, das er einem Brahmanen gegeben hatte, 
und nachdem er dies getan hatte, kehrte er ohne Furcht zu dem Menschen-
fresser zurück und sagte zu ihm (491): 

„Alle Genüsse, die es gibt auf Erden, 
viel heilsamer als sie ist doch die Wahrheit; 
der Wahrheit treu Asketen und Brahmanen 
zum Ende kommen von Geburt und Tod.“ 

Der Bodhisatta sagte, dass er bereit sei, all seinen Reichtum, seine Gliedmaßen 
und sein Leben um der Wahrheit willen aufzugeben. Er bekehrte und zähmte 
den Menschenfresser. Die Vollkommenheiten (pāramīs), die er angesammelt 
hatte, bedingten seine heroische Haltung und seine Vorliebe für die Wahrheit. 

Der Bodhisatta hat während unzähliger Leben alle Vollkommenheiten ent-
wickelt, um die Buddhaschaft zu erlangen. Wir mögen Interesse am Dhamma 
angesammelt haben, aber die Vollkommenheiten sind nicht in dem Maße an-
gesammelt, dass die Einsichts-Stufen entstehen können und die Erleuchtung 
erlangt werden kann. Achtsamkeit gegenüber den Wirklichkeiten entsteht 
nicht oft; ihr Entstehen kann nicht von einem „Selbst“ kontrolliert werden, 
sondern sie ist von den rechten Bedingungen abhängig. Nicht nur rechtes Ver-
ständnis, sondern auch andere heilsame Eigenschaften wie Großzügigkeit, sīla, 
mettā und Geduld müssen entwickelt werden. Sie sind sobhana cetasikas, 
schöne Geistesfaktoren, die zum saṅkhārakkhandha, der Gruppe der „Geistes-
formationen“79 gehören. Die verschiedenen Faktoren, aus denen sich dieser 
khandha zusammensetzt, verstärken und unterstützen sich gegenseitig, und 
sie werden so angesammelt, dass in Zukunft die Bedingungen für Erleuchtung 
gegeben sind. 

Im zur Erleuchtung führenden Prozess der cittas realisiert paññā die wahre 
Natur der Wirklichkeit, die erscheint. Sie realisiert eine der drei Eigenschaften 
dieser Wirklichkeit, nämlich anicca, dukkha oder anattā. Nur eine dieser drei 
Eigenschaften wird in diesem Moment erkannt, weil das citta nur ein Objekt 
zur gleichen Zeit haben kann. Bevor jedoch die drei Eigenschaften der Wirk-
lichkeit so erkannt werden können, wie sie sind, muss allmählich das rechte 
Verständnis aller nāmas und rūpas, die im täglichen Leben erscheinen, ent-

 
79  Alle cetasikas, außer Gefühl und saññā, Erinnerung, sind im saṅkhārakkhandha enthalten. 



82 

wickelt werden, und darüber hinaus müssen die „Vollkommenheiten“ ange-
sammelt werden. Die angesammelten Vollkommenheiten, paññā beinhaltend, 
sind die natürliche, starke Abhängigkeits-Bedingung für das vollständige Auf-
geben allen Anhaftens an die falsche Ansicht eines Selbst, wenn die erste Stufe 
der Erleuchtung, die Stufe des sotāpanna, erreicht ist. Lokuttara citta kann 
ohne die rechten Bedingungen nicht entstehen. 

Wir lesen im Paṭṭhāna (Kusalattika, Kap. 7 Pañhāvāra, 9, 1.): 

„Die Vorbereitung des ersten Pfades80 steht mit dem ersten Pfad durch 
die Anlass-Bedingung in Beziehung.“ 

Das Gleiche gilt für den zweiten, dritten und vierten Pfad. Darüber hinaus ist 
der erste Pfad mit dem zweiten Pfad durch eine natürliche, starke Abhängigkeit 
verbunden, und das Gleiche gilt für die nachfolgenden Pfade. 

Die natürliche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung, pakatūpanissaya 
paccaya, enthält viele verschiedene Aspekte. Kusala citta, das vorher entstan-
den ist, kann eine natürliche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung für 
akusala citta sein, das danach entsteht; wir können an dem ausgeführten 
kusala anhaften oder wir können stolz darauf sein. Wir lesen im Paṭṭhāna 
(gleicher Abschnitt, Absatz 9, 2.): 

„Vertrauen, Sittlichkeit, Lernen, Großzügigkeit, Weisheit stehen 
[jeweils] mit Lust, Hass, Verblendung, Dünkel, falscher Ansicht und 
Wunsch durch die [natürliche] Anlass-Bedingung in Beziehung.“ 

Kenntnis des Dhamma kann eine natürliche, entscheidende Unterstützungs-
Bedingung für Dünkel oder für falsche Ansicht sein. Jemand mag zwar den 
Dhamma studiert haben, aber er berücksichtigt nāma und rūpa nicht, die im 
täglichen Leben erscheinen, und hat ein falsches Verständnis der Vipassanā-
Praxis. Oder jemand hat Vertrauen in einen Lehrer, der auf die falsche Weise 
praktiziert, und so folgt er selbst der falschen Praxis. 

Kusala kann zu Aversion führen, es kann eine natürliche, entscheidende Unter-
stützungs-Bedingung für Aversion sein. Wenn wir uns bemühen, jemand ande-
rem zu helfen, kann es sein, dass diese Person unsere Hilfe nicht zu schätzen 
weiß, und dann ist es wahrscheinlich, dass wir Aversion entwickeln. Wenn wir 
die verschiedenen Bedingungen nicht studieren, verstehen wir wahrscheinlich 
nicht, dass das Ausführen von guten Taten eine Bedingung für das Entstehen 
von akusala citta sein kann. Wenn wir satipaṭṭhāna nicht mit dem Ziel ent-

 
80  Das magga citta der ersten Stufe der Erleuchtung, der Stufe des „Stromeingetretenen“, des 

sotāpanna. Es gibt vier Stufen der Erleuchtung. 



83 

wickeln, akusala zu beseitigen, kann das kusala, das wir ausführen, ohne dass 
wir es bemerken eine natürliche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung für 
akusala citta sein. 

Kusala citta kann zu körperlichem Unbehagen führen, was akusala vipāka citta 
ist. Jemand kann zum Beispiel den heiligen Stätten des Buddhismus in Indien 
seine Ehrerbietung erweisen, und das ist eine heilsame Tat. Jedoch ist das 
Hotel, in dem er sich aufhält, vielleicht baufällig oder schlecht ausgestattet, und 
das führt dazu, dass er unter Hitze, Moskitos und anderen Unannehmlichkeiten 
leidet. Das Körperbewusstsein ist in diesem Fall akusala vipāka, erzeugt durch 
akusala kamma. Es ist jedoch auch durch kusala kamma bedingt, und zwar 
durch eine natürliche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung. Phänomene, 
die entstehen, sind nicht nur durch eine Art von Bedingung, sondern durch 
mehrere Arten bedingt. 

Angesammelte unheilsame Neigungen sind eine natürliche, entscheidende 
Unterstützungs-Bedingung für das Entstehen von akusala citta zum jetzigen 
Zeitpunkt. Angesammelte Aversion, dosa, kann zum Töten von Lebewesen füh-
ren. Auch angesammeltes Begehren, lobha, kann zum Töten führen, zum Bei-
spiel wenn man tötet, weil man das Eigentum von jemandem haben möchte. 
Im Moment des Tötens ist es ein dosamūla citta, aber lobha kann die Tat moti-
vieren, kann eine natürliche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung sein. 

Wenn man eine Art von akusala begeht, kann dies leicht zur Begehung anderer 
Arten von akusala führen. Wir lesen im Paṭṭhāna (gleicher Abschnitt, Absatz 9, 
4.): 

„Das Töten von Lebewesen steht durch die Anlass-Bedingung mit dem 
Nehmen, was nicht gegeben ist, mit sexuellem Fehlverhalten, mit 
Lügen, mit Hintertragen, mit grober Rede, mit sinnlosem Geschwätz, 
mit Habgier, mit Übel-Wollen und mit falscher Ansicht in Beziehung.“ 

Es wird dann erklärt, dass Stehlen und die anderen Arten des Fehlverhaltens 
mit allen Arten von akusala durch eine entscheidende Unterstützungs-Bedin-
gung verbunden sind. Wir denken vielleicht, dass es nicht besonders schlimm 
ist, sich müßiger, nutzloser Rede hinzugeben. Diese Art von Rede kann jedoch 
eine natürliche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung für Lügen, Stehlen, 
Töten oder andere Arten von akusala kamma sein. 

Akusala kann auch eine natürliche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung 
für kusala sein. Aufgrund von Abneigung gegen akusala vipāka oder Anhaftung 
an kusala vipāka kann jemand gute Taten vollbringen. Er mag sein in der Ver-
gangenheit ausgeführtes akusala bereuen, und dann, um dem entgegenzu-



84 

wirken, vollbringt er kusala. Wir lesen im Paṭṭhāna (gleicher Abschnitt, Absatz 
9, 5.): 

„Nachdem man ein Lebewesen getötet hat, gibt man zur Gegenwirkung 
dāna, nimmt die ethischen Regeln, erfüllt die Uposatha-Pflichten, bringt 
Jhāna hervor, bringt Einsicht hervor, bringt den Pfad hervor, bringt 
höheres Wissen hervor, bringt eine Erlangung hervor.“ 

Das Gleiche gilt für andere Arten von schlechten Taten, sie können eine natür-
liche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung für kusala sein. 

Wenn kamma seine Wirkung erzeugt, ist es eine Kamma-Bedingung für dieses 
Resultat, und gleichzeitig ist es auch eine natürliche, entscheidende Unter-
stützungs-Bedingung, ein zwingender Grund dafür, dass diese Auswirkung 
zustande kommt. Wir haben auch in vergangenen Leben viele Arten von 
kamma ausgeführt, und wir wissen nicht, welches kamma sich in einem be-
stimmten Moment auswirken wird. Wenn vipāka citta in diesem Moment ein 
angenehmes oder ein unangenehmes Objekt durch einen der Sinne erfährt, 
wissen wir, dass kamma ein zwingender Grund, eine entscheidende Unterstüt-
zungs-Bedingung für ein solches Resultat ist. Wir sind auf der menschlichen 
Ebene geboren und wissen daher, dass kusala kamma das paṭisandhi citta 
hervorgebracht hat. Unter den zahllosen Taten, die wir in der Vergangenheit 
getan haben, war dieses besondere kamma ein mächtiger Anlass, eine natür-
liche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung für das paṭisandhi citta. 
Kamma hat von Natur aus die Kraft, das Entstehen seines entsprechenden 
Resultats zu bewirken, selbst nach unzähligen Leben: Sowohl durch die 
Kamma-Bedingung als auch durch die natürliche, entscheidende Unterstüt-
zungs-Bedingung. 

Wie wir gesehen haben, sind kusala kamma und akusala kamma, die in der 
Vergangenheit ausgeführt wurden, auch eine natürliche, entscheidende Unter-
stützungs-Bedingung für kusala kamma und akusala kamma in der Gegenwart. 
Indem wir jetzt gute oder schlechte Taten vollbringen, sammeln wir die 
Tendenz an, später ähnliche Taten auszuüben, so dass solche Handlungen eine 
natürliche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung für zukünftige Handlun-
gen sind. 

Die natürliche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung umfasst auch vipāka, 
das akusala citta oder kusala citta bedingt. Vipāka bedingt kusala citta, wenn 
wir zum Beispiel körperliche Schmerzen erleiden und wir dann daran erinnert 
werden, dass das Leben kurz ist und dass wir die Entwicklung von rechtem 
Verständnis nicht aufschieben sollten. Vipāka bedingt akusala citta, wenn wir 
Aversion gegen körperliche Schmerzen haben. 



85 

Kusala vipāka kann eine Bedingung für das spätere Entstehen von akusala 
vipāka sein, und akusala vipāka für das spätere Entstehen von kusala vipāka 
durch eine natürliche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung. Körperbe-
wusstsein kann kusala vipāka citta oder akusala vipāka citta sein. Eine 
schmerzhafte Massage bedingt ein Körperbewusstsein, das akusala vipāka 
citta ist, kann aber später zur Linderung von Schmerzen und zu körperlichem 
Wohlbefinden führen. 

Natürliche, entscheidende Unterstützungs-Bedingungen umfassen auch Fakto-
ren wie Klima, Nahrung, Wohnort, Familie und Freunde. Wir können bemer-
ken, dass gute oder schlechte Freunde unseren geistigen Fortschritt oder 
Niedergang bedingen. In der Gesellschaft schlechter Freunde kann jemand 
dazu verleitet werden, Drogen zu nehmen oder Alkohol zu trinken, aber 
dieselbe Person ist vielleicht zu einem anderen Zeitpunkt mit einem guten 
Dhamma-Freund zusammen, der ihr die Lehren erklärt. Es hängt von ihren 
angesammelten Neigungen ab, ob sie weiterhin mit den falschen Freunden 
oder mit den richtigen Freunden zusammen ist. Es ist nützlich, unsere ver-
schiedenen Anhäufungen und die verschiedenen Bedingungen, die in unserem 
Leben eine Rolle spielen, zu kennen. 

Wir können erfahren, dass körperliche Gesundheit oder Krankheit unsere cittas 
bedingt. Nahrung, in der richtigen Menge zu sich genommen, kann die Vor-
aussetzung für unsere Fähigkeit sein, rechtes Verständnis zu entwickeln. Der 
Buddha fastete vor seiner Erleuchtung so sehr, dass er völlig abgemagert war. 
Dann verstand er, dass er nicht den Mittleren Weg praktizierte, und er nahm 
Reisgrütze zu sich, die ihm von Sujatā angeboten wurde. An diesem Tag war die 
Nahrung eine natürliche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung für die 
Entwicklung des rechten Pfades, der zu seiner Erleuchtung führte. Auch die 
richtige Wohnstätte kann eine natürliche, entscheidende Unterstützungs-
Bedingung für spirituellen Fortschritt sein. Aus Mitgefühl erklärte der Buddha 
bis ins kleinste Detail, wie Wohnstätten erhalten und gereinigt werden sollten. 
Er dachte an das Wohlbefinden der Mönche. So lesen wir zum Beispiel im 
Vinaya (Buch der Disziplin V, Cullavagga, Kap. VIII., Über Pflichten, 208), dass 
ein Mönch eine unbewohnte Wohnung ausräumen und dann reinigen soll:81 

„… Wenn sich Spinnweben in der Wohnstätte befinden, sollte er sie 
zuerst vom (Boden-)Belag entfernen. Er sollte die Ecken der Fenster-
nischen abwischen. Wenn eine Wand, die rot gestrichen wurde, fleckig 
wird, sollte er sie mit einem nassen, ausgewrungenen Lappen abwi-
schen. Wenn ein geschwärzter Boden fleckig wird, sollte er ihn mit 

 
81 Übertragung des englischen Zitats aus der Übersetzung von I.B. Horner ins Deutsche. 



86 

einem nassen, ausgewrungenen Lappen abwischen. Wenn der Boden 
nicht behandelt wurde, sollte er ihn fegen und nachdem er ihn überall 
mit Wasser besprengt hat, sollte er sich sagen: ‚Achte darauf, dass die 
Wohnstätte nicht mit Staub verschmutzt wird.‘ Er sollte Müll, den er 
gefunden hat, wegräumen. …“  

Wir meinen vielleicht, dass das Nachdenken über Konzepte zur Reinigung 
unseres Hauses die Ausübung von satipaṭṭhāna behindern könnte. Wir könn-
ten davon ausgehen, dass bei der Hausarbeit kein Gewahrsein von nāma und 
rūpa möglich ist. Sowohl Mönche als auch Laien müssen in ihrem Alltag Auf-
gaben erledigen und dabei auf Konzepte achten, aber es kann Gewahrsein und 
Verständnis für das Denken als ein bedingtes nāma und auch für andere Wirk-
lichkeiten geben, die erscheinen. Sehen und das sichtbare Objekt erscheinen 
immer wieder, und indem man sich ihrer Charakteristika bewusst ist, kann man 
erkennen, wie sie sind. Der Buddha ermahnte die Mönche sehr oft, sich bei all 
ihren Aktivitäten bewusst zu sein, und auch wenn dies nicht immer aus-
drücklich erwähnt wurde, wurde es verstanden. Wenn wir über die Reini-
gungsaufgaben der Mönche lesen, können wir daran erinnert werden, bewusst 
zu sein, auch während wir solche Arbeiten verrichten, genau wie die Mönche. 

Ein geeignetes Klima ist eine natürliche, entscheidende Unterstützungs-Bedin-
gung für die Entwicklung von paññā. Wir lesen in der Einleitung der Papañca-
sūdanī 82, dem Kommentar zum Satipaṭṭhāna Sutta, über den Grund, warum 
der Buddha dieses Sutta dem Volk der Kurus predigte: 

„Weil die Bewohner des Kuru-Landes besonders befähigt waren, tief-
gründige Lehrdarlegungen aufzunehmen. Da das Land der Kuru ausge-
zeichnete Lebensbedingungen hinsichtlich Klima, Nahrung, usw., besaß, 
daher waren die dort lebenden Mönche und Nonnen, männlichen und 
weiblichen Laien-Anhänger stets rüstig an Körper und Geist. Durch diese 
körperliche und geistige Rüstigkeit begünstigt, besaßen sie einen schar-
fen Verstand, der sie befähigte, eine tiefgründige Unterweisung aufzu-
nehmen...“  

Ein geeignetes Klima und andere günstige Umstände waren nicht die einzigen 
Voraussetzungen für die Menschen in Kuru, um die Lehren zu empfangen. Sie 
müssen den Dhamma gehört und in der Vergangenheit Verständnis angesam-
melt haben. 

 
82  Der Kommentar zum Sutta (MN 10) ist vom Ehrw. Nyanaponika ins Deutsche übersetzt: 

„Kommentar zur Lehrrede von den Grundlagen der Achtsamkeit (Satipaṭṭhāna)“, Verlag Beyer-
lein & Steinschulte. 



87 

Widriges Wetter und schlechtes Essen können eine natürliche, entscheidende 
Unterstützungs-Bedingung für dosa sein, die so stark sein kann, dass sie zum 
Töten oder zur Ausführung anderer übler Taten führt. Gewohnheiten wie das 
Schlafengehen und Aufwachen zu einer bestimmten Zeit ergeben sich ganz 
natürlich, sie sind durch natürliche, entscheidende Unterstützung bedingt. 
Wenn wir nicht nachlässig sind, kann sati entstehen, bevor wir schlafen gehen 
und auch sobald wir aufwachen. Wer träge ist, wird zwangsläufig bevor er 
schlafen geht und wenn er aufwacht Anhaftung haben. Wir mögen bedauern, 
dass es nicht oft sati vor dem Einschlafen und beim Aufwachen gibt, aber wenn 
wir mehr Verständnis für die Bedingungen haben, erkennen wir, dass sati 
anattā ist und nicht nach unserem Willen entstehen kann. 

Der Ort, an dem jemand geboren wird und an dem er lebt, kann eine natürliche, 
entscheidende Unterstützungs-Bedingung für paññā sein. Eine Geburt auf der 
menschlichen Ebene und an einem Ort, an dem wir den Dhamma hören 
können, ist selten. Durch das folgende Sutta können wir daran erinnert 
werden, keine Gelegenheit zu vergeuden, rechtes Verständnis zu entwickeln. 
Wir lesen in der Angereihten Sammlung (AN 1.33, Das Gleichnis von der indi-
schen Erde83): 

„Gleichwie, ihr Mönche, es auf dieser indischen Erde nur wenige lieb-
liche Gärten, Haine, Felder und Teiche gibt, aber bei weitem mehr Ab-
hänge und Schluchten, schwer passierbare Flüsse, stoppeliges und dor-
niges Gelände und unwegsames Gebirge - 

ebenso gibt es nur wenige Wesen auf dem Lande und bei weitem 
mehr im Wasser; 

ebenso werden nur wenige Wesen unter den Menschen wieder-
geboren und bei weitem mehr außerhalb des Menschtums; 

ebenso werden nur wenige Wesen in den mittleren Gegenden 
[Indiens] wiedergeboren und bei weitem mehr in den Grenzgebieten 
unter unverständigen Barbaren; 

ebenso gibt es nur wenige Wesen, die verständig sind, nicht stumpf-
sinnig, nicht taub oder stumm, und fähig sind, zwischen einer wohl 
gesprochenen und nicht wohl gesprochenen Rede zu unterscheiden; bei 
weitem mehr Wesen gibt es aber, die unverständig sind, stumpfsinnig, 
taub oder stumm, und unfähig, zwischen wohl gesprochener und nicht 
wohl gesprochener Rede zu unterscheiden; 

 
83 AN 1.333-377 auf suttacentral.net 



88 

ebenso gibt es nur wenige Wesen, die das heilige Auge der Weis-
heit84 besitzen, und bei weitem mehr solche, die voll Unwissenheit sind 
und verblendet; 

ebenso bekommen nur wenige Wesen den Vollendeten85 zu sehen, 
und bei weitem mehr bekommen ihn nicht zu sehen; 

ebenso bekommen nur wenige Wesen die vom Vollendeten verkün-
dete Lehre und Zucht zu hören, und bei weitem mehr bekommen sie 
nicht zu hören; 

ebenso gibt es nur wenige Wesen, die sich die vernommene Lehre 
einprägen, und bei weitem mehr solche, die sie sich nicht einprägen; 

ebenso gibt es nur wenige Wesen, die der eingeprägten Lehre Sinn 
erforschen, und bei weitem mehr solche, die den Sinn nicht erforschen; 

ebenso gibt es nur wenige Wesen, welche die Lehre und ihren Sinn 
verstehen und der Lehre gemäß leben; aber bei weitem mehr solche, 
die die Lehre und ihren Sinn nicht verstehen und auch nicht der Lehre 
gemäß leben; 

ebenso gibt es nur wenige Wesen, die bei ergreifenden Anlässen 
ergriffen werden, und bei weitem mehr, die dabei nicht ergriffen 
werden; 

ebenso gibt es nur wenige Wesen, die, wenn ergriffen, sich weise 
mühen, und bei weitem mehr solche, die, wenn ergriffen, sich nicht 
weise mühen; 

ebenso gibt es nur wenige Wesen, die, mit der Loslösung als ihr Ziel, 
Sammlung und Einheit des Geistes gewinnen, und bei weitem mehr 
solche, die, mit der Loslösung als Ziel, die Sammlung und Einheit nicht 
gewinnen; 

ebenso werden nur wenigen Wesen gute Speisen und Getränke zu-
teil, und bei weitem mehr Wesen sind gute Speisen und Getränke 
versagt, und sie müssen ihr Leben mit Aufgelesenem und Erbetteltem 
fristen; 

ebenso gibt es nur wenige Wesen, denen der Wesensgehalt der 
Lehre, der Wesensgehalt ihres Sinns und der Wesensgehalt der Erlösung 
beschieden ist, und bei weitem mehr Wesen ist er nicht beschieden. 
Darum, ihr Mönche, sollt ihr danach streben: »Den Wesensgehalt der 
Lehre, den Wesensgehalt ihres Sinnes und den Wesensgehalt der 
Erlösung wollen wir gewinnen!« Das, ihr Mönche, sei euer Streben!“  

 
84 Der Pfad, mit Einsicht. 
85 Tathāgata, der „So-Gegangene“, Beiname des Buddha. 



89 

10. Vorherentstehungs- und Nachherentstehungs-Bedingung 
 
Phänomene können andere Phänomene durch Zusammenentstehung (sahajā-
ta-paccaya), durch Vorherentstehung (purejāta-paccaya) oder durch Nachher-
entstehung (pacchājāta-paccaya) bedingen. Bei der Zusammenentstehungs-
Bedingung entsteht ein bedingendes Phänomen (paccaya-dhamma) zusam-
men mit dem von ihm bedingten Phänomen (paccayupanna-dhamma). Im Fall 
der Vorherentstehungs-Bedingung ist ein Phänomen vor dem Phänomen ent-
standen, das es bedingt. Im Fall der Nachherentstehungs-Bedingung bedingt 
ein Phänomen ein anderes Phänomen, das vor ihm entstanden und noch nicht 
vergangen ist. 

Die Vorherentstehungs-Bedingung ist zweifach: Grundlagen-Vorherentste-
hungs-Bedingung und Objekt-Vorherentstehungs-Bedingung. 

Die rūpas, die Grundlagen (vatthus) sind, bedingen die von ihnen abhängigen 
cittas durch die Vorherentstehungs-Bedingung, purejāta-paccaya. Wie wir (in 
Kap. 7) gesehen haben, bedingen die rūpas, die die Grundlagen der Sinne sind, 
die cittas, die von diesen Grundlagen abhängig sind, durch die Abhängigkeits-
Bedingung, nissaya-paccaya. Diese Wirklichkeiten, die rūpas, die die Grund-
lagen sind, und die cittas, die von ihnen abhängig sind, sind die gleichen wie im 
Fall der vorherentstehenden Abhängigkeits-Bedingung. Sie werden jedoch 
unter der Vorherentstehungs-Bedingung separat behandelt, um zu zeigen, 
dass die bedingenden Wirklichkeiten vor den bedingten Wirklichkeiten ent-
standen sind. 

Das Sehen entsteht auf der Augen-Grundlage (cakkhu-vatthu). Dieses rūpa, das 
der Augensinn (cakkhu pasāda-rūpa) ist und das die Fähigkeit hat, sichtbare 
Objekte zu empfangen, ist durch kamma erzeugt. Rūpa kann in seinem Ent-
stehungsmoment nicht als Grundlage fungieren, da es dann zu schwach ist. Es 
kann nur nach seinem Entstehungsmoment als Grundlage dienen, also zu dem 
Zeitpunkt, an dem es vorhanden ist. Auch in seinem Auflösungsmoment kann 
es nicht Grundlage sein. Rūpa währt länger als citta. Wenn wir seine Dauer mit 
der Dauer von citta vergleichen, dauert rūpa so lange wie siebzehn Momente 
von citta 86. Daher muss das rūpa, das als Augen-Grundlage dienen kann, vor 

 
86  Siehe Anhang 1, wo erklärt wird, dass ein Sinnesobjekt, das rūpa ist und das von mehreren cittas 

erfahren wird, die in einem Sinnestor-Prozess entstehen, so lange wie siebzehn Momente des 
citta andauert. Wenn wir genauer sind, können wir einen citta-Moment in drei äußerst kurze 
Perioden unterteilen: seinen Entstehungsmoment (uppāda khaṇa), den Moment seiner Gegen-
wart (tiṭṭhi khaṇa) und seinen Auflösungsmoment (bhaṇga khaṇa). Wenn wir diese drei Perioden 
des citta in Betracht ziehen, beträgt die Dauer von rūpa im Vergleich zur Dauer von citta dreimal 



90 

dem Sehbewusstsein entstehen und immer noch vorhanden sein, wenn das 
Sehbewusstsein entsteht. Kamma erzeugt dieses rūpa während unseres 
gesamten Lebens, auch wenn kein Sehen entsteht. Das ganze Leben hindurch 
erzeugt kamma alle rūpas, die als Grundlage dienen können, an ihnen mangelt 
es nie. 

Die Augen-Grundlage (cakkhu-vatthu) ist nur für das Sehbewusstsein die 
Grundlage, nicht für die anderen cittas, die im Augentor-Prozess entstehen; 
diese haben die Herz-Grundlage (hadaya-vatthu) als ihre Grundlage. Die zuvor 
entstandene Ohren-Grundlage bedingt das Hörbewusstsein, also bedingt sie es 
durch die Vorherentstehungs-Bedingung. Die anderen Sinnesgrundlagen be-
dingen, nachdem sie zuvor entstanden sind, ebenfalls die von ihnen ab-
hängigen cittas, also durch die Vorherentstehungs-Bedingung. Wir lesen im 
Paṭṭhāna (Paccayaniddesa, 10): 

„Die Augen-Grundlage steht mit dem Seh-Bewusstseins-Element und 
den mit ihm verbundenen Phänomenen87 durch die Vorherentste-
hungs-Bedingung in Beziehung.  
Die Ohren-Grundlage steht mit dem Hör-Bewusstseins-Element und 
den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Vorherentstehungs-
Bedingung in Beziehung.  
Die Nasen-Grundlage steht mit dem Riech-Bewusstseins-Element und 
den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Vorherentstehungs-
Bedingung in Beziehung.  
Die Zungen-Grundlage steht mit dem Schmeck-Bewusstseins-Element 
und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Vorherent-
stehungs-Bedingung in Beziehung.  
Die Körper-Grundlage steht mit dem Körper-Bewusstseins-Element und 
den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Vorherentstehungs-
Bedingung in Beziehung.“ 

Es scheint, dass Sehen, Hören oder Denken alle zur gleichen Zeit auftreten, 
aber sie entstehen zu verschiedenen Zeitpunkten, sie sind von verschiedenen 
Grundlagen abhängig und sie erfahren verschiedene Objekte. Wenn wir die 
vielfältigen Bedingungen für die entstehenden Wirklichkeiten untersuchen, 
wird klarer, dass es kein Selbst gibt, das all die verschiedenen Erfahrungen 
koordiniert. Der oben zitierte Text erinnert uns daran, dass Sehen, Hören und 
die anderen Sinneswahrnehmungen nur Elemente sind, nicht das Selbst. Indem 

 
siebzehn, also einundfünfzig Momente. Rūpa hat nach seinem Entstehungsmoment neunund-
vierzig Momente der Präsenz und dann kommt sein Auflösungsmoment. 

87  Die verbundenen dhammas sind die begleitenden cetasikas. 



91 

man jeweils nur auf eine Wirklichkeit achtet, können sichtbare Objekte, Töne 
und die anderen Sinnesobjekte klar voneinander unterschieden werden. Es 
wird klarer verstanden werden, dass der Augensinn sich vom Ohrensinn und 
den anderen Sinnen unterscheidet. Wenn sich rechtes Verständnis entwickelt, 
werden wir die verschiedenen Wirklichkeiten weniger leicht verwechseln und 
sie für ein „Ganzes“, für eine Person halten. 

Die Herz-Grundlage ist die Grundlage für alle cittas außer den fünf Paaren von 
Sinneswahrnehmungen (Sehen, Hören usw., die entweder kusala vipāka oder 
akusala vipāka sind), und sie bedingt sie durch die Vorherentstehungs-Bedin-
gung. Nur im Wiedergeburtsmoment bedingt die Herz-Grundlage das paṭi-
sandhi citta durch die Zusammenentstehungs-Bedingung, sahajāta-paccaya. In 
diesem Moment erzeugt kamma gleichzeitig das paṭisandhi citta und die Herz-
Grundlage (siehe Kap. 6). Wir lesen im Paṭṭhāna (gleicher Abschnitt wie oben), 
in dem die Herz-Grundlage als „diese Materie“ bezeichnet wird: 

„Abhängig von dieser [Herz-Grundlage-] Materie entstehen Geist-Ele-
ment und Geist-Bewusstseins-Element. Jene Materie steht mit dem 
Geist-Element und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die 
Vorherentstehungs-Bedingung in Beziehung.  
Sie steht manchmal mit dem Geist-Bewusstseins-Element und den mit 
ihm verbundenen Phänomenen durch die Vorherentstehungs-Bedin-
gung in Beziehung. Manchmal steht sie nicht durch die Vorherentste-
hungs-Bedingung in Beziehung.“ 

Das Geist-Element, mano-dhātu, enthält das pañcadvārāvajjana citta, das am 
Fünf-Sinnestor aufmerkende Bewusstsein, und die zwei Arten von sampa-
ṭicchana citta, empfangendes Bewusstsein, die kusala vipāka und akusala 
vipāka sind. Das Geistbewusstseins-Element, manoviññāṇa-dhātu, enthält all 
die cittas außer den dvi-pañca viññāṇas (zwei Paare von Sinneswahrneh-
mungen) und den cittas, die als Geist-Element klassifiziert sind. Das Geist-
bewusstseins-Element, das nicht mittels der Vorherentstehungs-Bedingung 
durch die Herz-Grundlage bedingt ist, ist also das paṭisandhi citta, wie im Text 
erwähnt. Dieses citta wird durch die Herz-Grundlage mittels Zusammenent-
stehung bedingt. 

Es ist sinnlos, darüber zu spekulieren, wo die Herz-Grundlage ist, aber wir 
sollten wissen, dass cittas nicht außerhalb des Körpers entstehen. In den 
Daseinsebenen, in denen es fünf khandhas gibt, d.h. nāma und rūpa, braucht 
jedes citta eine physische Grundlage oder einen Ursprungsort, und das sind die 
fünf Sinnesgrundlagen und die Herz-Grundlage. Dies erinnert uns an die gegen-
seitige Abhängigkeit von nāma und rūpa von der Geburt bis zum Tod. 



92 

Die Objekt-Vorherentstehungs-Bedingung, ārammaṇa-purejāta-paccaya, be-
zieht sich auf rūpa, das Objekt des citta sein kann. Da rūpa in dem Moment, in 
dem es entsteht, schwach ist, kann es von citta nur in den Momenten seiner 
Anwesenheit erfahren werden. Daher ist rūpa, das Objekt des citta ist, vor 
diesem citta entstanden; es bedingt dieses citta durch seine Vorherentstehung. 
Das sichtbare Objekt, das auf den Augensinn trifft, wird nicht sofort erfahren; 
es gibt zuerst bhavaṅga cittas88, und dann entsteht das am Augentor auf-
merkende Bewusstsein, und dieses ist das erste citta des Augentor-Prozesses, 
das das sichtbare Objekt erfährt. Dieses citta entsteht auf der Herz-Grundlage, 
die zuvor entstanden ist und das citta durch die Grundlagen-Vorherent-
stehungs-Bedingung bedingt. Ihm folgt das Sehbewusstsein, das auf der Augen-
Grundlage entsteht, und dann andere cittas des Augentor-Prozesses, die auf 
der Herz-Grundlage entstehen. Sowohl die Grundlage als auch das Sinnes-
objekt bedingen die cittas durch Vorherentstehung. Genauso verhält es sich 
mit den cittas, die Sinnesobjekte durch die anderen Sinnestore erfahren89. Im 
Paṭṭhāna (gleicher Abschnitt wie oben) wird das sichtbare Objekt bei der 
Objekt-Vorherentstehungs-Bedingung als „sichtbare Objekt-Grundlage“ be-
zeichnet, und dasselbe gilt für die anderen Sinnesobjekte. Im Text heißt es: 

„Die sichtbare Objekt-Grundlage steht mit dem Seh-Bewusstseins-Ele-
ment und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Vorher-
entstehungs-Bedingung in Beziehung. 
Die Ton-Grundlage steht mit dem Hör-Bewusstseins-Element und den 
mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Vorherentstehungs-Be-
dingung in Beziehung. 
Die Geruchs-Grundlage steht mit dem Riech-Bewusstseins-Element und 
den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Vorherentstehungs-
Bedingung in Beziehung. 
Die Geschmacks-Grundlage steht mit dem Schmeck-Bewusstseins-Ele-
ment und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Vorher-
entstehungs-Bedingung in Beziehung. 

 
88  Lebens-Kontinuum. Die bhavaṅga cittas erfahren das gleiche Objekt wie das paṭisandhi citta. Sie 

erleben nicht die Objekte, die immer wieder auf die sechs Tore einwirken. 
89  In den vier arūpa-brahma-Daseinsbereichen bedingt rūpa nicht nāma durch die Vorherent-

stehungs-Bedingung, da es in diesen Ebenen kein rūpa gibt. Die Geburt in den arūpa-brahma-
Ebenen ist das Resultat von arūpa-jhāna. Diejenigen, die den Nachteil von rūpa erkennen, kulti-
vieren arūpa-jhāna. Genauso wenig kommt die Vorherentstehungs-Bedingung im asaññāsatta-
Daseinsbereich vor, der Ebene der wahrnehmungslosen Wesen, da es dort kein nāma gibt. Die 
Geburt auf dieser Ebene ist das Resultat von rūpa-jhāna. 



93 

Die berührbare Objekt-Grundlage steht mit dem Körper-Bewusstseins-
Element und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Vorher-
entstehungs-Bedingung in Beziehung. 
Sichtbares Objekt, Ton, Geruch, Geschmack und berührbares Objekt 
stehen mit dem Geist-Element und den mit ihm verbundenen Phäno-
menen durch die Vorherentstehungs-Bedingung in Beziehung.“ 

Durch die Entwicklung von satipaṭṭhāna können wir bestätigen, dass unser 
Leben aus nāma und rūpa besteht, die aufgrund von Bedingungen entstehen. 
Nāma erfährt ein Objekt und rūpa weiß nichts. Wenn Sehen erscheint, können 
wir uns seiner Charakteristik bewusst werden, so dass es als Wirklichkeit ver-
standen werden kann, als ein Element, das das sichtbare Objekt durch das 
Augentor erfährt. Wenn Gewahrsein über die Wirklichkeit entsteht, die durch 
das Augentor erscheint, kann sie als ein Element verstanden werden, das nichts 
weiß, das nicht sieht, fühlt oder sich erinnert. Wirklichkeiten erscheinen immer 
wieder durch die sechs Tore, und wenn sich rechtes Verständnis entwickelt, 
kann nāma als nāma und rūpa als rūpa erkannt werden, und auf diese Weise 
werden ihre verschiedenartigen Eigenschaften unterschieden. Wenn wir es-
sen, gibt es Geschmack und Schmecken, wenn wir etwas berühren, gibt es das 
berührbare Objekt und Körperbewusstsein. Wenn diese Wirklichkeiten auf-
tauchen und Gewahrsein entsteht, ist es nicht nötig an Sinnesgrundlagen, 
Sinnesobjekte oder andere Begriffe zu denken, die wir aus den Texten gelernt 
haben. Indem wir achtsam auf die Eigenschaften der Wirklichkeiten sind, wie 
sie nacheinander erscheinen, werden wir die Wahrheit bestätigen können, 
dass alle erscheinenden Phänomene dhammas sind, die frei von Selbst sind. 

Wir lesen in der Gruppierten Sammlung (SN 35.1): 

Das hab ich gehört. Zu einer Zeit weilte der Erhabene bei Sāvatthī, im 
Siegerwalde, im Garten Anāthapiṇḍikos. Dort nun wandte sich der 
Erhabene an die Mönche: „Ihr Mönche“. — „Erlauchter“, antworteten 
da jene Mönche dem Erhabenen aufmerksam. Der Erhabene sprach 
also: 

„Das Auge, ihr Mönche, ist unbeständig, das Ohr, die Nase, die Zunge, 
der Körper, der Geist ist unbeständig. Was unbeständig ist, das ist leid-
voll, was leidvoll ist, das ist nicht das Ich. Was nicht das Ich ist: ‚Das 
gehört mir nicht, das bin ich nicht, das ist nicht mein Selbst‘. So ist dies 
der Wirklichkeit gemäß mit vollkommener Weisheit anzusehen. 

So sehend, ihr Mönche, findet der erfahrene edle Jünger nichts daran. 
Weil er nichts daran findet, wird er entreizt. Weil er entreizt ist, wird er 
erlöst: ‚Im Erlösten ist die Erlösung‘, erkennt er: ‚Versiegt ist die Geburt, 



94 

vollendet der Brahmawandel, gewirkt das Werk, nichts Höheres gibt es 
über dieses hier‘, versteht er da“. 

Im vierten Sutta (SN 35.4) dieses Kapitels heißt es: 

„Die Formen, ihr Mönche, sind unbeständig, die Töne, die Düfte, die 
Säfte, die Gegenstände, die Dinge sind unbeständig. Was unbeständig 
ist, das ist leidvoll, was leidvoll ist, das ist nicht das Ich. Was nicht das 
Ich ist: ‚Das gehört mir nicht, das bin ich nicht, das ist nicht mein Selbst‘. 
So ist dies der Wirklichkeit gemäß mit vollkommener Weisheit anzu-
sehen. 

So sehend, ihr Mönche, findet der erfahrene edle Jünger nichts daran. 
Weil er nichts daran findet, wird er entreizt. Weil er entreizt ist, wird er 
erlöst: ‚Im Erlösten ist die Erlösung‘, erkennt er: ‚Versiegt ist die Geburt, 
vollendet der Brahmawandel, gewirkt das Werk, nichts Höheres gibt es 
über dieses hier‘, versteht er da“. 

Das Festhalten am Glauben, dass Personen und Dinge existieren und dass wir 
sie besitzen können, verursacht viel Leid. Die „weltlichen Bedingungen“ von 
Gewinn und Verlust, Verehrung und Verachtung, Lob und Tadel, Glück und 
Unglück ändern sich ständig. Verlust, Krankheit und Tod können ganz plötzlich 
eintreten; sie entziehen sich unserer Kontrolle, aber wir vergessen diese Wahr-
heit leicht. Wir können nicht erwarten, dass wir sofort weniger Anhaftung an 
Menschen und Dingen haben. Selbst der sotāpanna, der die erste Stufe der 
Erleuchtung erlangt hat und keine falsche Ansicht eines Selbst mehr hat, hat 
noch Anhaftung und Traurigkeit. Nur der Arahat hat alle Arten des Anhaftens 
ausgelöscht. Wenn wir jedoch das Tipiṭaka lesen, können wir die zahlreichen 
Erinnerungen an die Wahrheit wertschätzen, dass es keine Person gibt, son-
dern nur verschiedene Elemente, die leer von einem Selbst sind. Diese Texte 
erinnern uns an die Wahrheit, und sie können uns das Vertrauen geben, den 
Pfad zu entwickeln, um die Wirklichkeiten unseres Lebens als Elemente zu 
erkennen, die aufgrund ihrer eigenen Bedingungen entstehen und sich unserer 
Kontrolle entziehen. 

Bei der Nachherentstehungs-Bedingung, pacchājāta-paccaya, unterstützen 
citta und seine begleitenden cetasikas die rūpas des Körpers, die zuvor ent-
standen und noch nicht weggefallen sind. Auf diese Weise bedingt das citta 
diese rūpas durch die Nachherentstehungs-Bedingung. Citta verursacht nicht 
die Entstehung der rūpas, die es durch die Nachherentstehungs-Bedingung 
bedingt, diese rūpas sind bereits vor dem citta entstanden; es unterstützt und 
festigt diese rūpas, die noch vorhanden sind, denn rūpa dauert so lange wie 
siebzehn Momente von citta. 



95 

Citta ist Nachherentstehungs-Bedingung für die zuvor entstandenen rūpas des 
Körpers, die durch die vier Faktoren kamma, citta, Temperatur und Ernährung 
erzeugt wurden und noch nicht vergangen sind. Das citta unterstützt und 
festigt diese rūpas. Das paṭisandhi citta kann keine Nachherentstehungs-
Bedingung sein, da es im ersten Moment des Lebens kein vorher entstandenes 
rūpa gibt. Im ersten Moment des Lebens erzeugt kamma gleichzeitig mit dem 
paṭisandhi citta rūpas, aber danach, während unseres gesamten Lebens, ist das 
citta Nachherentstehungs-Bedingung für die zuvor entstandenen rūpas des 
Körpers. Die fünf Paare von Sinneswahrnehmungen erzeugen kein rūpa, aber 
sie wirken auf die zuvor entstandenen rūpas des Körpers mittels Nachher-
entstehung, sie festigen diese90. Die arūpāvara vipāka cittas91, die in den 
Daseinsbereichen der arūpa-brahmas entstehen, können keine Nachherent-
stehungs-Bedingung sein, da es in diesen Bereichen kein rūpa gibt. 

Im Fall der Grundlage und des Objekts, die Vorherentstehungs-Bedingung sind, 
bedingt rūpa nāma, während bei der Nachherentstehungs-Bedingung nāma 
rūpa bedingt. Die Lehre von der Vorherentstehungs-Bedingung, purejāta-
paccaya, der Zusammenentstehungs-Bedingung, sahajāta-paccaya, und der 
Nachherentstehungs-Bedingung, pacchājāta-paccaya, erinnert uns an die 
Komplexität der Beziehung zwischen verschiedenen Phänomenen. Sehen zum 
Beispiel ist das Resultat von kamma und hängt von der zuvor entstandenen 
Augen-Grundlage ab, die ebenfalls durch kamma erzeugt ist. Das Sehen erfährt 
ein sichtbares Objekt, das zuvor entstanden ist, aber nicht länger als siebzehn 
Momente des citta anhält. Es gibt kein Selbst, das dafür sorgen könnte, dass 
das Sehen seine entsprechende Grundlage findet; die Augen-Grundlage ist 
schon vorher entstanden und ist bereits da, wenn Sehen entsteht. Es gibt kein 
Selbst, das das sichtbare Objekt zum richtigen Zeitpunkt herbeischaffen könn-
te, so dass das Sehen es sehen kann und die anderen cittas des Augentor-
Prozesses es ebenfalls erfahren können, bevor es wegfällt. Das sichtbare Ob-
jekt entsteht zusammen in einer Gruppe von rūpas, die die vier Großen Ele-
mente enthalten, und diese bedingen es durch die Abhängigkeits-Bedingung, 
nissaya-paccaya, und durch die Zusammenentstehungs-Bedingung, sahajāta-
paccaya. Aber das Sehen erfährt nicht die anderen rūpas, die zusammen mit 
dem sichtbaren Objekt entstehen; es sieht nur das sichtbare Objekt, das heißt, 
was durch den Augensinn erscheint. Mehrere Bedingungen treffen zusammen, 

 
90  Die cittas, die rūpa hervorbringen, bedingen ihr Entstehen durch die Zusammenentstehungs-

Bedingung und die Abhängigkeits-Bedingung, siehe Kap. 6 und 7. Wie erklärt, erzeugen die fünf 
Sinneswahrnehmungen des Sehens, Hörens usw. keine rūpas, sondern sie festigen die rūpas, die 
zuvor durch einen der vier Faktoren erzeugt wurden. 

91  Diese cittas sind die Auswirkungen von arūpa-jhāna und sie führen die Funktion von Wieder-
geburt und bhavaṅga aus. 



96 

und das macht es dem Sehen möglich, auf der Augen-Grundlage zu entstehen 
und das sichtbare Objekt zu sehen. Die Erfahrungen, die wir in unserem Alltag 
immer wieder machen, nehmen wir als selbstverständlich hin, aber sie sind alle 
von mehreren Bedingungen abhängig, sie sind auf unterschiedliche Weise mit-
einander verbunden. Cittas und die rūpas des Körpers sind miteinander ver-
bunden, sie brauchen einander. Das Sehen und alle anderen cittas unterstüt-
zen und festigen die rūpas des Körpers, die bereits entstanden sind, sie bedin-
gen sie durch Nachherentstehung. Die verschiedenen Bedingungen für die 
Phänomene unseres Lebens wirken genau in diesem Moment. 

Kurz vor dem Tod erzeugt kamma die Herz-Grundlage nicht mehr. Die cittas, 
die kurz vor dem Tod entstehen, sind von einer letzten Herz-Grundlage abhän-
gig und diese endet mit dem Erlöschen des Sterbebewusstseins. Beim gleich-
zeitigen Entstehen von Herz-Grundlage und citta kommt es zur Geburt und 
beim gleichzeitigen Vergehen von Herz-Grundlage und citta kommt es zum 
Tod. Das Sterbebewusstsein erzeugt rūpa (außer im Fall des Arahat) und diese 
rūpas dauern nur siebzehn citta-Momente. Mit dem Tod hört auch die Nahrung 
auf, rūpa zu erzeugen. Nur die Temperatur, die sowohl im Körper als auch in 
toter Materie rūpas erzeugt, produziert weiterhin rūpas des Leichnams, der 
zurückbleibt. All dies erinnert uns an die Zerbrechlichkeit des Lebens, das nur 
aus nāma und rūpa besteht, die von Bedingungen abhängig sind. 

  



97 

11. Wiederholungs-Bedingung 
 
Die Wiederholungs-Bedingung, āsevana-paccaya, bezieht sich nur auf nāma, 
nämlich auf die javana cittas, die in einem Prozess von cittas entstehen. Javana 
cittas sind kusala, akusala oder bei Arahats kiriya. In der Sinnessphäre, kāmā-
vacara, gibt es gewöhnlich sieben javana cittas in einem Prozess von cittas, und 
diese sind alle von der gleichen Art, jāti, entweder kusala, akusala oder kiriya92. 
Das erste javana citta bedingt das zweite javana citta durch die Wieder-
holungs-Bedingung, āsevana-paccaya, also ist das erste javana citta der bedin-
gende dhamma (paccaya dhamma) und das zweite ist der bedingte dhamma 
(paccayupanna dhamma). Danach bedingt das zweite javana citta, das jetzt der 
bedingende dhamma ist, das dritte, und so weiter, bis zum siebten javana citta, 
das das nachfolgende citta nicht auf diese Weise bedingt, da es das letzte 
javana citta ist.  

Wir lesen im Paṭṭhāna (Paccayaniddesa, 12): 

„Vorhergehende heilsame Phänomene stehen mit nachfolgenden heil-
samen Phänomenen durch die Wiederholungs-Bedingung in Beziehung.  
Vorhergehende unheilsame Phänomene stehen mit nachfolgenden un-
heilsamen Phänomenen durch die Wiederholungs-Bedingung in Bezie-
hung.  
Vorhergehende funktionale, kammisch neutrale Phänomene93 stehen 
mit nachfolgenden funktionalen, kammisch neutralen Phänomenen 
durch die Wiederholungs-Bedingung in Beziehung.“ 

Wir lesen im Visuddhimagga (Kap. XVII, 538) über die Wiederholungs-Bedin-
gung: 

„Als Wiederholungs-Bedingung gilt ein Ding, das im Sinne von Wieder-
holung den unmittelbar nachfolgenden Zuständen zu großer Fertigkeit 
verhilft, gleichwie es die jedesmal vorangehende Anstrengung beim 
Bücherstudium u. dgl. tut …“ 

So wie man beim Auswendiglernen durch ständige Wiederholung geübter im 
Rezitieren von Texten wird, so unterstützt auch das vorangehende javana citta 
das nachfolgende durch die Wiederholungs-Bedingung. 

 
92  Cittas können aus vier jātis oder Klassen bestehen, nämlich: kusala, akusala, vipāka und kiriya. 

Jāti bedeutet wörtlich „Geburt“ oder Natur. 
93  avyakata dhammas, weder kusala noch akusala, die in diesem Fall funktional sind, kiriya. 



98 

Im Sinnestor-Prozess folgen die javana cittas auf das bestimmende Bewusst-
sein (votthapana citta) und im Geisttor-Prozess auf das am Geisttor aufmer-
kende Bewusstsein (mano-dvārāvajjana citta). Das citta, das die Funktion des 
votthapana, des Bestimmens, ausführt, ist das ahetuka kiriya citta, das als 
mano-dvārāvajjana citta klassifiziert ist. Das mano-dvārāvajjana citta übt zwei 
Funktionen aus: Im Geisttor-Prozess übt es die Funktion des Aufmerkens auf 
das Objekt am Geisttor aus und im Sinnestor-Prozess übt es die Funktion des 
Bestimmens aus, und dann wird es nach seiner Funktion bestimmendes Be-
wusstsein, votthapana citta genannt. 

Die javana cittas erleben dasselbe Objekt wie die vorangehenden cittas im 
Prozess, sie „durchlaufen“ das Objekt94, aber sie erleben es, außer beim Arahat, 
auf eine heilsame oder unheilsame Weise. Ob die javana cittas kusala oder 
akusala cittas sind, hängt von der natürlichen, entscheidenden Unterstüt-
zungs-Bedingung ab, die unsere angesammelten Neigungen enthält, und auch 
von der Wurzel-Bedingung und von verschiedenen anderen Bedingungen. 
Wenn wir ein angenehmes Objekt durch einen der Sinne erfahren, kann es 
weise oder unweise Aufmerksamkeit auf das Objekt geben. Wenn dem be-
stimmenden Bewusstsein in einem Sinnestor-Prozess oder dem am Geisttor 
aufmerkenden Bewusstsein in einem Geisttor-Prozess kusala javana cittas 
folgen, ist weise Aufmerksamkeit da, und wenn akusala javana cittas folgen, 
ist unweise Aufmerksamkeit da. 

Wir haben sehr viel Anhaftung angesammelt und deshalb entstehen aufgrund 
eines angenehmen Objekts gewöhnlich lobhamūla cittas. Wenn zum Beispiel 
das erste javana citta ein lobhamūla citta ohne falsche Ansicht und von einem 
angenehmen Gefühl begleitet ist95, dann ist das nachfolgende javana citta, das 
mittels der Wiederholungs-Bedingung durch das vorhergehende bedingt ist, 
von der gleichen Art, und so ist es auch mit den folgenden. Während dieser 
Momente sammeln wir mehr lobha an. Wenn das erste javana citta ein kusala 
citta mit paññā ist, sind die folgenden javana cittas von der gleichen Art. In 
diesen Momenten wird paññā angesammelt. 

Wie wir (in Kap. 5) gesehen haben, bedingt jedes citta das nachfolgende citta 
durch die Angrenzungs-Bedingung, anantara-paccaya, und durch die Unmittel-
barkeits-Bedingung, samanantara-paccaya. Darüber hinaus kann ein vorher-
gehendes citta ein nachfolgendes citta durch die entscheidende Angrenzungs-
Unterstützung, anantārupanissaya-paccaya, bedingen (siehe Kap. 8). Das 
javana citta ist für das nächste citta nicht nur eine Bedingung durch Wieder-

 
94 Javana kann mit „Laufen“, „Impuls“ übersetzt werden. 
95 Es gibt acht Arten von lobhamūla citta, siehe Anhang 2. 



99 

holung, sondern auch durch Angrenzung, Unmittelbarkeit und entscheidende 
Angrenzungs-Unterstützung. Wirklichkeiten können durch verschiedene Be-
dingungen miteinander in Beziehung stehen. Die Wiederholungs-Bedingung 
bezieht sich nur auf javana cittas. Das letzte javana citta in einem Prozess 
bedingt das nächste citta nicht durch eine Wiederholungs-Bedingung, weil es 
von einem citta einer anderen jāti abgelöst wird96. Die durch die Wieder-
holungs-Bedingung bedingten cittas müssen von derselben jāti sein wie das 
bedingende citta. Wenn also das erste javana citta akusala ist, sind die fol-
genden auch akusala, und wenn das erste javana citta kusala ist, sind die 
folgenden auch kusala. 

Die folgenden javana cittas sind Wiederholungs-Bedingung für das nachfol-
gende javana citta: akusala cittas, mahākusala cittas (der Sinnessphäre), 
mahākiriya cittas (des Arahat), die lächeln-hervorrufenden cittas des Arahat 
(ahetuka kiriya citta), rūpāvacara kusala cittas und kiriya cittas (rūpa-jhāna 
cittas) und arūpāvacara kusala cittas und kiriya cittas (arūpa-jhāna cittas)97. 

Das Ausführen von akusala kamma oder kusala kamma geschieht während der 
Momente von javana und kann später zu Auswirkungen führen. Außerdem 
werden während der javana-Momente unheilsame oder heilsame Tendenzen 
angesammelt. Somit bedingen die javana-Momente unser Leben in der Zu-
kunft. Wenn wir nicht auf kusala bedacht sind, sind die javana cittas akusala. 
Wenn wir tagträumen oder herumlaufen, gibt es zwangsläufig akusala cittas, 
aber wir bemerken das meist nicht. Wenn wir sprechen, lügen wir vielleicht 
nicht und benutzen keine harten Worte, aber wir bemerken womöglich nicht, 
wie oft wir uns in müßiger, nutzloser Rede ergehen. Wenn wir zum Beispiel 
über das Wetter reden oder darüber, was wir morgen vorhaben, bemerken wir 
vielleicht die vielen akusala cittas nicht, die unsere Rede motivieren. Aufgrund 
der natürlichen, entscheidenden Unterstützungs-Bedingung kann eine Art von 
akusala zu einer anderen Art führen, und deshalb ist jede Art von akusala 
gefährlich. Solange wir kein Arahat sind, haben wir immer noch Bedingungen 
für nutzlose Rede, aber das Studium des Dhamma kann uns daran erinnern, 
bewusst zu sein, während wir sprechen. Durch rechtes Verständnis kann man 
erkennen, ob akusala citta oder kusala citta unsere Rede motiviert. 

Während wir gute oder schlechte Taten ausführen, entstehen javana cittas in 
vielen verschiedenen citta-Prozessen und jedes dieser javana cittas bedingt 

 
96  Ihm kann tadārammaṇa citta, registrierendes Bewusstsein, folgen, das ein vipāka citta ist, das 

durch kamma erzeugt wird und das immer noch dasselbe Objekt erlebt. Oder es kann von 
bhavaṅga citta, dem Lebenskontinuum, gefolgt werden. 

97  Einzelheiten siehe Anhang 3. 



100 

das nächste durch die Wiederholungs-Bedingung, mit Ausnahme des siebten 
javana citta.  

Die Lehre der Wiederholungs-Bedingung erinnert uns an die Gefahr von 
akusala citta. Nicht nur ein akusala citta entsteht innerhalb eines Prozesses 
von cittas, sondern sieben gleichartige cittas entstehen, die einander folgen, 
und während dieser Momente sammeln wir die Tendenz zu akusala an, so dass 
akusala citta in Zukunft wieder entstehen wird. Wenn wir den Nachteil von 
akusala sehen, sind Bedingungen für das Entstehen von kusala citta gegeben. 
Nicht nur ein kusala citta entsteht innerhalb eines Prozesses von citta, sondern 
sieben artgleiche cittas entstehen, die einander folgen. Wenn wir uns mit 
kusala beschäftigen, wird kusala angehäuft. Dies sollte uns dazu ermutigen, 
alle Arten von kusala auszuführen, denn dies ist eine Bedingung dafür, dass 
kusala citta in Zukunft wieder entsteht. Selbst wenn wir ein freundliches Wort 
sprechen oder jemandem nur für einen Moment helfen, indem wir zum Bei-
spiel etwas besorgen, was er braucht, und es ihm übergeben, gibt es Gelegen-
heiten für kusala cittas. Wir sollten solche Gelegenheiten nicht ungenutzt las-
sen oder sie für unbedeutend halten. Jeder Moment von kusala ist wertvoll, 
weil wir in einem solchen Moment nicht an uns selbst denken, es gibt kein 
lobha, dosa oder moha. Eine heilsame Tat geht nie verloren, auch wenn sie 
scheinbar unwichtig ist, denn kusala wird angesammelt und kann eine natür-
liche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung für kusala in der Zukunft sein. 

In der Atthasālinī (Die Darlegung der Bedeutung, Teil II, 4. Kap., 159, im Ab-
schnitt über die Grundlagen verdienstlicher Betätigung) lesen wir, dass es beim 
Ausführen von dāna kusala cittas vor, während und nach der heilsamen Tat 
geben kann: 

„Wenn man denkt: ‘Ich will eine Gabe spenden‘, so geschieht dieses 
Denken mit einem der acht heilsamen Bewusstseinszustände. Das 
Geben und das spätere Nachdenken darüber geschieht gleichfalls mit 
einem dieser acht Bewusstseinszustände …“ 

Das Gleiche wird für die anderen Arten von kusala gesagt. Es ist nützlich zu 
wissen, dass es nicht nur in den Momenten, in denen wir eine großzügige Tat 
vollbringen, Gelegenheiten für kusala citta gibt, sondern auch davor und 
danach, während wir über unsere heilsame Tat nachdenken. Es hängt jedoch 
von Bedingungen ab, zu welchem Zeitpunkt kusala citta entsteht; es liegt nicht 
in der Macht von irgendjemandem, kusala citta nach Belieben entstehen zu 
lassen. Es kann vorkommen, dass wir es im Nachhinein bereuen, ein Geschenk 
gemacht zu haben, und dann sind akusala cittas da. Wir sollten keine Abnei-
gung gegen ein akusala citta haben, das entsteht, weil wir dann mehr akusala 



101 

ansammeln. Akusala citta entsteht aufgrund von Bedingungen. Akusala kann 
das Objekt von Achtsamkeit sein, so dass es als Nicht-Selbst erkannt werden 
kann. Im Moment der Achtsamkeit gibt es kusala citta. 

Kusala javana cittas der Sinnessphäre, mahākusala cittas, sind in acht Typen 
eingeteilt: 

− Begleitet von angenehmem Gefühl, mit Weisheit, spontan 

− Begleitet von angenehmem Gefühl, mit Weisheit, angeregt 

− Begleitet von angenehmem Gefühl, ohne Weisheit, spontan 

− Begleitet von angenehmem Gefühl, ohne Weisheit, angeregt 

− Begleitet von gleichgültigem Gefühl, mit Weisheit, spontan 

− Begleitet von gleichgültigem Gefühl, mit Weisheit, angeregt 

− Begleitet von gleichgültigem Gefühl, ohne Weisheit, spontan 

− Begleitet von gleichgültigem Gefühl, ohne Weisheit, angeregt. 

Es gibt verschiedene Bedingungsfaktoren für diese acht Arten von kusala citta; 
wenn wir mehr Wissen über diese Faktoren haben, werden wir die große 
Vielfalt von citta klarer verstehen. Cittas sind vielfältig, weil sie durch ver-
schiedene Wurzeln bedingt sind, die unterschiedliche Intensitäten haben. Die 
paññā, die citta begleiten kann, kann viele Grade und Intensitäten haben. Es 
kann ein intellektuelles Verständnis sein, das sich aus dem Lesen und Nach-
denken ergibt, oder es kann ein direktes Verständnis der Eigenschaften der 
Wirklichkeiten sein. Citta kann durch einen der vier vorherrschenden Faktoren 
chanda (Wunsch-zu-tun), viriya (Energie), (Festigkeit des) citta oder vīmaṃsā 
(Erforschung des Dhamma, paññā cetasika)98 bedingt sein, und diese können 
von vielen Graden sein. Das citta erfährt Objekte, und diese können das citta 
auf unterschiedliche Weise bedingen: durch die Objekt-Bedingung, die Objekt-
Vorherrschafts-Bedingung oder durch entscheidende Objekt-Unterstützung99. 
Kusala citta wird von verschiedenen sobhana cetasikas begleitet, die das citta 
bedingen. Wir alle haben unterschiedliche Anhäufungen und daher variiert die 
Art des kusala citta und seine Intensität bei verschiedenen Menschen. Obwohl 
es eine große Vielfalt an kusala cittas gibt, hat der Buddha sie in seiner All-
wissenheit in acht Klassen eingeteilt. 

Die Atthasālinī (im selben Kapitel wie oben, 161) erwähnt die acht Arten von 
kusala citta und stellt fest, dass das Wissen des Buddha unendlicher ist als der 
Raum, die Weltsysteme und die Wesen in den Weltsystemen. Wir lesen: 

 
98 Siehe Kapitel 4. 
99 Siehe Kap. 3, Kap. 4 und Kap. 8. 



102 

„… So hat der Vollkommen Erwachte all die in den unzähligen Wesen 
der zahllosen Weltsysteme aufsteigenden heilsamen Bewusstseins-
zustände der Sinnensphäre wie auf einer großen Waage gewogen, sie 
gleichsam in ein Hohlmaß werfend gemessen, hat sie in seiner All-
wissenheit als achtfach unterschieden und sie ihrer Ähnlichkeit nach 
eben in acht Gruppen ordnend, hat er sie so dargelegt …“ 

Die javana cittas, die in einem citta-Prozess entstehen, sind von der gleichen 
jāti, d.h. kusala, akusala oder, im Fall von Arahats, kiriya (unwirksam), da der 
Arahat kein weiteres kamma ansammelt. Die javana cittas, die in einem Pro-
zess von cittas entstehen, können jedoch manchmal von einer anderen Sphäre 
des citta sein. Es gibt vier Sphären von citta: die Sinnessphäre des Bewusst-
seins, die Sphäre des rūpa-jhāna citta, des arūpa-jhāna citta und des lokuttara 
citta. Cittas der Sinnessphäre, kāmāvacara cittas, erfahren Sinnesobjekte. 
Jhāna cittas erleben keine Sinnesobjekte, aber sie erleben in der Vertiefung 
eines der Samatha-Meditationsobjekte. Lokuttara cittas erfahren nibbāna. 

Wenn jemand Samatha entwickelt und im Begriff ist, jhāna zu erlangen, ent-
stehen im Prozess der cittas, die zur Erlangung von jhāna führen, zunächst 
kāmāvacara cittas, die im Fall von Nicht-Arahats mahākusala cittas sind, die 
das Meditationsobjekt durch das Geisttor erfahren100. Jedes der mahākusala 
cittas ist Wiederholungs-Bedingung für das nächste, und das letzte mahākusala 
citta in diesem Prozess bedingt das jhāna citta durch die Wiederholungs-Be-
dingung. Das jhāna citta ist auch ein kusala citta, aber von einer höheren citta-
Ebene. Wenn jemand noch nicht geübt ist, entsteht nur ein Moment von jhāna 
citta, aber wenn er geübt ist, können viele Momente von jhāna citta entstehen 
(Visuddhimagga Kap. IV, 138 und 152). Jedes dieser jhāna cittas bedingt das 
nächste durch die Wiederholungs-Bedingung. 

Im Prozess der cittas, die zur Erleuchtung führen, entstehen zunächst mahā-
kusala cittas101, begleitet von paññā, die die in diesem Moment erscheinende 
Wirklichkeit klar als unbeständig, dukkha oder anattā sieht. Eines dieser drei 
Merkmale der Wirklichkeit wird in diesem Moment von paññā durchdrungen, 
da citta immer nur ein Objekt zur gleichen Zeit erfahren kann. Jedes dieser 
mahākusala cittas ist Wiederholungs-Bedingung für das nächste. Das letzte 
mahākusala citta in diesem Prozess, das vor dem magga citta entsteht, bedingt 
das magga citta durch die Wiederholungs-Bedingung102. Das magga citta ist 

 
100  Siehe Anhang 3 für weitere Einzelheiten. 
101  Siehe Anhang 3 für weitere Einzelheiten. 
102  Dieses mahākusala citta erfährt nibbāna. Wenn es dem magga citta des sotāpanna vorausgeht, 

wird es Reife, gotrabhū, genannt, und wenn es dem magga citta der drei höheren Stufen der 
Erleuchtung vorausgeht, wird es Klärung, vodāna, genannt. Siehe Kap. 3. 



103 

von einer höheren Ebene des citta, es ist lokuttara kusala citta. Das magga 
citta wird unmittelbar von seinem Resultat, dem phala citta, abgelöst, aber es 
bedingt das phala citta nicht durch eine Wiederholungs-Bedingung, da das 
phala citta von einer anderen jāti ist, nämlich der jāti, die vipāka ist. Das phala 
citta führt die Funktion von javana aus, aber es ist keine Wiederholungs-
Bedingung für das nachfolgende citta. 

Wenn wir Vipassanā entwickeln, tritt das Gewahrsein von nāma und rūpa 
während der Momente von javana auf. Jedes javana citta bedingt das nächste 
durch eine Wiederholungs-Bedingung und auf diese Weise kann Verständnis 
angesammelt werden. 

Wenn keine Achtsamkeit aufkommt, sind die javana cittas zwangsläufig von 
Anhaftung begleitet. Wenn wir zum Beispiel ein weiches Kissen benutzen, ist 
es wahrscheinlich, dass wir daran anhaften, aber wir merken es vielleicht nicht. 
Wenn sati entsteht, kann Weichheit als nur ein rūpa verstanden werden, nicht 
als ein Kissen, oder, wenn die Erfahrung von Weichheit das Objekt von sati ist, 
kann sie als nur ein nāma, eine Erfahrung, erkannt werden.  

Wir mögen denken, dass wir Dinge besitzen können, und das kann zu Begehr-
lichkeit, Geiz, Eifersucht und vielen anderen Arten von Geistesbefleckungen 
führen. In Wirklichkeit gibt es keinen Besitzer, nur das Sehen, das ein sichtbares 
Objekt erfährt, oder das Berühren, das ein berührbares Objekt erfährt, und 
andere Momente von citta, die ein Objekt zu einer Zeit erfahren. All diese 
Wirklichkeiten fallen weg, sie bleiben nicht. Allmählich können wir den Unter-
schied erkennen zwischen Momenten ohne sati, in denen wir uns an Konzepte 
klammern, an die wir denken, und Momenten mit sati, in denen jeweils nur 
eine Wirklichkeit durch eines der sechs Tore erscheint. Nicht theoretisches Ver-
ständnis, sondern nur direktes Verständnis der Wirklichkeiten kann zur Besei-
tigung von Geistesbefleckungen führen. Erleuchtung kann nur erlangt werden, 
wenn im Laufe zahlloser Leben rechtes Verständnis der Wirklichkeiten entwi-
ckelt worden ist. 

Das folgende Sutta aus der Gruppierten Sammlung (SN 46.38103, Hinder-
nisse/Hemmungen) erinnert uns daran, wie wichtig es ist, den Dhamma zu 
hören und ihn als Bedingung für die Entwicklung der zur Erleuchtung führenden 
Faktoren zu bedenken. Wir lesen, dass der Buddha sagte: 

 
103  Deutsche Übersetzung von Hellmuth Hecker. Auf suttacentral.net findet sich dieses Āvaraṇa-

nīvaraṇa-Sutta als SN 46.37 [Anm. d. Übers.] 



104 

„Die fünf Hindernisse und Hemmungen, ihr Mönche, diese Trübungen 
des Gemütes, machen die Weisheit kraftlos. Welche fünf? Wunsches-
wille, Aversion, matte Müde, Erregung und Unruhe, Zweifel. 

Diese sieben Erwachungsglieder104, ihr Mönche, sind ohne Hindernisse, 
ohne Hemmungen, ohne Trübungen des Gemütes und führen, entfaltet 
und ausgebildet, zur Frucht der Wissenserlösung. Welche sieben? Die 
Erwachungsglieder Achtsamkeit bis Gleichmut. 

Zu einer Zeit, ihr Mönche, wenn der edle Jünger, auf den Sinn bedacht, 
aufmerksam, ganzen Gemütes hingegeben, offenen Ohres die Lehre 
hört, bestehen die fünf Hemmungen nicht, und die sieben Erwachungs-
glieder werden zu dieser Zeit entfaltet und gelangen zur Fülle. Welche 
fünf Hemmungen bestehen zu jener Zeit nicht? Die Hemmungen des 
Wunscheswillens, der Aversion, der matten Müde, der Erregung und 
Unruhe, des Zweifels. Und welche sieben Erwachungsglieder werden zu 
jener Zeit entfaltet und gelangen zur Fülle? Die Erwachungsglieder Acht-
samkeit bis Gleichmut“. 

  

 
104 Bojjhaṅgas oder Erleuchtungs-Faktoren. 



105 

12. Kamma- und Vipāka-Bedingung 
 
Der Begriff kamma wird im Allgemeinen für gute und schlechte Handlungen 
verwendet, aber kamma ist eigentlich cetanā cetasika, Absicht oder Wille. 
Cetanā entsteht mit jedem citta und kann daher kusala, akusala, vipāka oder 
kiriya sein. Cetanā lenkt die verbundenen dhammas und koordiniert ihre Auf-
gaben (Atthasālinī, Teil II, Kap. 4, 111). 

Es gibt zwei Arten Kamma-Bedingungen: Die zusammenentstehende Kamma-
Bedingung und die asynchrone Kamma-Bedingung. Wenn wir uns daran erin-
nern, dass kamma das cetasika cetanā ist und dass cetanā mit jedem citta 
entsteht, können wir verstehen, was die zusammenentstehende Kamma-Be-
dingung ist. Cetanā, die mit jedem citta entsteht, leitet die verbundenen dham-
mas dazu an, ihre Funktionen auszuführen; sie bedingt diese dhammas mittels 
der zusammenentstehenden Kamma-Bedingung, sahajāta-kamma-paccaya. 

Cetanā, die kusala citta und akusala citta begleitet, hat eine doppelte Funktion: 
sie lenkt die Aufgaben der verbundenen dhammas und sie hat die Funktion des 
„Wollens“ oder der Aktivität in guten und schlechten Handlungen. In dieser 
letzten Funktion ist sie in der Lage, später die Resultate von guten und schlech-
ten Handlungen hervorzubringen. Kusala cetanā und akusala cetanā, die spä-
ter die entsprechenden Resultate von guten oder schlechten Handlungen her-
vorbringen, bedingen diese Auswirkungen durch die asynchrone Kamma-Be-
dingung. Es handelt sich also um kamma, das aus einer anderen Zeit heraus 
wirkt (nāṇakkhaṇika-kamma-paccaya) und unterscheidet sich von der zusam-
menentstehenden Kamma-Bedingung. 

Bei der zusammenentstehenden Kamma-Bedingung, sahajāta-kamma-pacca-
ya, sind die cetanās, die alle 89 Arten von citta105 begleiten, zusammenentsteh-
ende Kamma-Bedingung für das citta und die anderen cetasikas, die sie beglei-
ten, sowie für das von ihnen erzeugte rūpa. Die cetanā, die kusala citta und 
akusala citta begleitet, bedingt das citta, die anderen cetasikas und das von 
ihnen erzeugte rūpa durch die zusammenentstehende Kamma-Bedingung, 
sahajāta-kamma-paccaya. Vipāka citta und kiriya citta können auch rūpa er-
zeugen106; die begleitende cetanā bedingt das citta, die anderen cetasikas und 
rūpa durch die zusammenentstehende Kamma-Bedingung, sahajāta-kamma-

 
105  Cittas, das sind kusala citta, akusala citta, vipāka citta und kiriya citta. Für die Klassifizierung 

der verschiedenen cittas siehe mein „Abhidhamma im Alltag“, Kap. 23. 
106  Citta, einer der vier Faktoren, die Gruppen von rūpas des Körpers produzieren, kann rūpa-

Gruppen erzeugen, die mindestens aus den acht „untrennbaren rūpas“ bestehen (die vier 
Großen Elemente, Farbe, Geruch, Geschmack und Nährwert), und darüber hinaus kann es in 
einer solchen Gruppe auch noch andere rūpas geben. 



106 

paccaya. Sehen, Hören und die anderen Sinneswahrnehmungen sind vipāka 
cittas, die kein rūpa hervorbringen, aber die begleitende cetanā bedingt citta 
und die anderen cetasikas durch die zusammenentstehende Kamma-Bedin-
gung. Wenn das paṭisandhi citta entsteht, bedingt die begleitende cetanā die-
ses citta, die anderen cetasikas und auch das kamma-gezeugte rūpa, das zur 
gleichen Zeit entsteht, mittels der zusammenentstehenden Kamma-Bedingung 
(Paṭṭhāna, Kusalattika, Kap. 7 Pañhāvāra, 13). 

Die asynchrone Kamma-Bedingung, nāṇakkhaṇika-kamma-paccaya107, bezieht 
sich auf kusala cetanā oder akusala cetanā, die fähig ist, später Auswirkungen 
der durch Körper, Rede oder Geist begangenen guten oder schlechten Hand-
lungen hervorzubringen. Cetanā, der Wille oder die Absicht, die eine gute oder 
schlechte Handlung motiviert, fällt weg, aber da jedes citta das nächste im 
Zyklus von Geburt und Tod bedingt, wird die Kraft der cetanā von Moment zu 
Moment angesammelt, so dass sie sich später auswirken kann. Sie bedingt das 
Resultat in Form von vipāka citta und spezifischen rūpas des Körpers108 durch 
die asynchrone Kamma-Bedingung. Wenn man z.B. verleumdet, ist das akusala 
kamma durch Rede und dies kann später akusala vipāka hervorbringen. Die 
akusala cetanā oder das kamma bedingt das vipāka citta, das später durch die 
asynchrone Kamma-Bedingung entsteht. Gleichzeitig steht die akusala cetanā 
mit dem citta und den cetasikas, die sie begleitet, und mit sprachlicher Äuße-
rung (vacī-viññatti), einem citta-gezeugten rūpa, durch die zusammenentsteh-
ende Kamma-Bedingung in Beziehung. Akusala cetanā und kusala cetanā be-
dingen andere Phänomene sowohl durch die zusammenentstehende Kamma-
Bedingung als auch durch die asynchrone Kamma-Bedingung. 

Kusala kamma und akusala kamma durch Körper, Rede und Geist können 
unterschiedlich stark ausgeprägt sein. Kamma ist nicht immer eine „vollstän-
dige Handlung“. Es gibt einige bestimmende Faktoren, die kamma zu einer 
vollständigen Handlung machen. Zum Beispiel müssen im Fall des Tötens ge-
geben sein: ein Lebewesen, das Bewusstsein, dass es ein Lebewesen ist, die 
Absicht des Tötens, die Anstrengung und der daraus folgende Tod (Atthasālinī, 
Teil II, Kap. 3, 97). Wenn einer dieser Faktoren fehlt, ist kamma keine voll-
ständige Handlung. Akusala kamma, das eine vollständige Handlung ist, ist in 
der Lage, eine unglückliche Wiedergeburt hervorzubringen. Nicht nur die Ge-
burt ist das Resultat von kamma, sondern auch die Erfahrung von angenehmen 
oder unangenehmen Objekten durch die Sinne. Das Sehen, Hören, Riechen, 

 
107  Nāṇakkhaṇika bedeutet wörtlich: aus einer anderen Zeit heraus arbeiten, und das bezieht sich 

auf die Tatsache, dass es später zu Auswirkungen führt. 
108  Kamma ist einer der vier Faktoren, die rūpas des Körpers hervorbringen. Es erzeugt rūpas wie 

die Sinnesgrundlagen, die Herz-Grundlage und Weiblichkeit oder Männlichkeit. 



107 

Schmecken oder das Erleben von berührbaren Objekten durch den Körpersinn 
während des ganzen Lebens sind das Resultat von kamma. Einige kammas er-
zeugen ihre Wirkungen im selben Leben, in dem sie begangen wurden, einige 
im nächsten Leben, einige in späteren Leben. 

Im Visuddhimagga (Kap. XIX, 601) lesen wir über verschiedene Möglichkeiten, 
kamma zu klassifizieren. Kamma kann in gewichtiges, gewohnheitsmäßiges, 
todesnahes und Reserve-kamma109 eingeteilt werden. Gewichtiges (garuka) 
kamma ist sehr unheilsames kamma, wie die Tötung eines Elternteils, oder 
sehr heilsames kamma, wie jhāna citta. Gewohnheitsmäßiges (āciṇṇa) kamma 
ist das, was man gewöhnlich und wiederholt tut. Todesnahes (āsanna) kamma 
ist das, woran man sich kurz vor dem Tod lebhaft erinnert. Reserve- oder auf-
gespeichertes kamma (kamma kaṭattā, weil ausgeführt) ist kamma, das Wie-
dergeburt hervorbringt, wenn es für eines der drei vorgenannten kammas 
keine Gelegenheit dazu gibt. 

Wissen wir, welche Art von kamma wir gewöhnlich und wiederholt ausführen? 
Ist es akusala kamma durch Körper, Rede oder Geist, oder ist es kusala 
kamma? Wenn wir kusala kamma ausführen, wie zum Beispiel Großzügigkeit, 
wissen wir dann, ob das kusala citta von paññā begleitet ist oder nicht110? Die 
Entwicklung von satipaṭṭhāna, rechtes Verständnis von nāma und rūpa, ist 
kusala kamma. Wenn wir den Nutzen der Betrachtung von nāma und rūpa in 
unserem täglichen Leben immer wieder sehen, kann es zu gewohnheitsmäßi-
gem kamma werden, das oft ausgeführt wird. Dann kann paññā entwickelt 
werden, das zum Ende von Wiedergeburt erzeugendem kamma führt. 

Kamma kann auch klassifiziert werden als: erzeugend, unterstützend, unter-
drückend und zerstörend. Erzeugendes kamma (janaka kamma) erzeugt nāma 
und rūpa bei der Geburt und im Laufe des Lebens. Festigendes oder unter-
stützendes kamma (upatthambaka kamma) festigt das Resultat, das durch 
erzeugendes kamma hervorgebracht wurde. Unterstützendes kusala kamma 
kann das Entstehen von angenehmen Resultaten in Form von Gesundheit oder 
Reichtum verlängern und unterstützendes akusala kamma kann das Entstehen 
von schmerzhaften Gefühlen und die Erfahrung anderer unangenehmer Ob-
jekte im Laufe des Lebens verlängern. Behinderndes oder unterdrückendes 
kamma (upapīḷaka kamma) schwächt, unterbricht oder verzögert das Resultat 

 
109  Kamma kaṭattā, wörtlich: aufgrund von kamma, das ausgeführt wurde. Manchmal wird es mit 

„aufgespeichertes Kamma“ übersetzt, aber das ist irreführend, da es etwas Dauerhaftes sugge-
rieren könnte. Kamma vergeht sofort, aber seine Kraft wird im citta angesammelt. Da unser 
Leben eine ununterbrochene Reihe von cittas ist, die entstehen und vergehen, und jedes citta 
das nächste citta bedingt, kann kamma auch später noch Resultate hervorbringen. 

110  Siehe Anhang 2 für die verschiedenen Arten von kusala citta. 



108 

von kusala kamma oder akusala kamma. Jemand, der eine glückliche Wieder-
geburt hat, kann krank werden, so dass er keine angenehmen Dinge genießen 
kann. Ein Tier, das eine unglückliche Wiedergeburt hat, kann aufgrund von be-
hinderndem kamma trotzdem ein angenehmes Leben haben. Zerstörerisches 
kamma (upaghātaka kamma) wirkt anderem, schwächerem kamma entgegen 
und hindert es daran sich auszuwirken; stattdessen erzeugt es sein eigenes 
Resultat. 

Eine Handlung kann sich auswirken, wenn die Zeit dazu reif ist111. Manche 
Handlungen wirken sich in diesem Leben aus, manche im nächsten Leben und 
manche erst nach Äonen. Das lokuttara kusala citta, das magga citta, erzeugt 
unmittelbar ein sofortiges Resultat in Form des phala citta, des Fruchtbe-
wusstseins (lokuttara vipāka citta), ohne jegliche Pause. Das magga citta ist 
anantara kamma-paccaya für das phala citta (anantara bedeutet: ohne Zwi-
schenraum). 

Wir haben viele verschiedene kammas angesammelt und wir wissen nicht, 
welches von ihnen sich zu einer bestimmten Zeit auswirken wird. Wie wir (in 
Kap. 9) gesehen haben, ist kamma, das sein Resultat hervorbringt, auch natür-
liche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung, pakatūpanissaya-paccaya, 
für dieses Resultat. Somit ist kamma, das in der Vergangenheit ausgeführt 
wurde, Kamma-Bedingung und natürliche, entscheidende Unterstützungs-Be-
dingung, d.h. ein triftiger Grund für das Resultat, das es hervorbringt. 

Nur ein Buddha hat volles Wissen über die wahre Natur von kamma und vipāka 
und dieses Wissen wird von seinen Schülern nicht geteilt (Visuddhimagga Kap. 
XIX, 602). 

 
111  Im Kommentar zum „Buch der Analyse“ (Vibhaṅga), dem „Dispeller of Delusion“ (Kap. 16, 

Tathāgata Powers 2, 439-443) lesen wir über vier Faktoren, die kamma dazu veranlassen, ein 
Resultat hervorzubringen: die Bestimmung, oder der Ort, an dem man geboren wird (gati); das 
Substrat, das Schönheit oder Hässlichkeit des Körpers beinhaltet (upadhi); die Zeit, in der man 
geboren wird (kāla) und die „Mittel/Anwendung“ (payoga), einschließlich der Geschicklichkeit 
im Beruf, bei der Ausführung der eigenen Aufgaben. Diese vier Faktoren können günstig 
(sampatti) oder ungünstig (vipatti) sein. Wenn sie günstig sind, hat akusala kamma weniger 
Gelegenheit und kusala kamma mehr Gelegenheit sich auszuwirken, und wenn sie ungünstig 
sind, hat akusala kamma mehr Gelegenheit und kusala kamma weniger Gelegenheit sich aus-
zuwirken. Wenn zum Beispiel jemand auf einer glücklichen Ebene geboren wird, wenn er einen 
schönen Körper hat, wenn er in einer günstigen Zeit (kāla) geboren wird, wenn es einen guten 
König gibt und das Land wohlhabend ist, wenn er in seinem Beruf, in der Erfüllung seiner 
Aufgaben (payoga) erfolgreich ist, dann wird die Reifung von akusala kamma gehemmt und es 
besteht die Möglichkeit für kusala kamma, Resultate zu liefern. Wenn diese vier Faktoren un-
günstig sind (vipatti), ist das Gegenteil der Fall: akusala kamma hat die Möglichkeit zu reifen 
und die Resultate von kusala kamma sind gehemmt. 



109 

Wir wissen nicht, welche unserer Handlungen Wiedergeburt erzeugen wird. 
Wir lesen in „Die längere Darlegung zu den Handlungen“ (Mittlere Sammlung, 
MN 136), dass der Buddha, während er sich im Bambushain in der Nähe von 
Rajagaha aufhielt, zu Ānanda über Handlungen und ihre Auswirkungen sprach. 
Wir lesen von jemandem, der böse Taten vollbringt und eine falsche Ansicht 
hat, und der eine unglückliche Wiedergeburt hat. Doch für einen solchen Men-
schen gibt es auch die Möglichkeit einer glücklichen Wiedergeburt. Wir lesen: 

„Darin, Ānanda, was die Person anbelangt, die da Lebewesen tötet, 
nimmt, was nicht gegeben wurde, Fehlverhalten bei Sinnesvergnügen 
übt, die Unwahrheit spricht, gehässig spricht, grobe Worte äußert, 
schwätzt; die habgierig ist, ein Herz voller Übelwollen hat und falsche 
Ansicht hat, und bei der Auflösung des Körpers, nach dem Tode an 
einem glücklichen Bestimmungsort wiedererscheint, ja sogar in der 
himmlischen Welt: entweder hat sie früher eine gute Handlung began-
gen, die als angenehm gefühlt werden muss, oder sie hat später eine 
gute Handlung begangen, die als angenehm gefühlt werden muss, oder 
sie hat zum Zeitpunkt des Todes richtige Ansicht erworben und ange-
nommen. Aufgrund dessen ist sie bei der Auflösung des Körpers, nach 
dem Tode an einem glücklichen Bestimmungsort wiedererschienen, ja 
sogar in der himmlischen Welt. Aber da sie hier Lebewesen getötet hat, 
genommen, was nicht gegeben wurde, Fehlverhalten bei Sinnesvergnü-
gen geübt, die Unwahrheit gesprochen, gehässig gesprochen, grobe 
Worte geäußert, geschwätzt hat; da sie habgierig gewesen ist, ein Herz 
voller Übelwollen gehabt hat und falsche Ansicht gehabt hat, wird sie 
das Ergebnis davon entweder hier und jetzt oder in ihrer nächsten Ge-
burt oder in irgendeiner der folgenden Existenzen erleben.“ 

Dann lesen wir von jemandem, der sich vom Bösen fernhält und rechtschaffen 
ist, und der eine glückliche Wiedergeburt hat. Aber auch für eine solche Person 
kann es eine unglückliche Wiedergeburt geben. Wir lesen: 

„Darin, Ānanda, was die Person anbelangt, die sich da enthält, Lebe-
wesen zu töten, zu nehmen, was nicht gegeben wurde, sich vom Fehl-
verhalten bei Sinnesvergnügen enthält, von falscher Rede, von gehäs-
siger Rede, von grober Rede, vom Geschwätz; die nicht habgierig ist, ein 
Herz ohne Übelwollen hat und richtige Ansicht hat, und bei der Auf-
lösung des Körpers, nach dem Tode in Umständen, die von Entbeh-
rungen geprägt sind, wiedererscheint, an einem unglücklichen Bestim-
mungsort, in Verderbnis, ja sogar in der Hölle: entweder hat sie früher 
eine üble Handlung begangen, die als schmerzhaft gefühlt werden 
muss, oder sie hat später eine üble Handlung begangen, die als schmerz-



110 

haft gefühlt werden muss, oder sie hat zum Zeitpunkt des Todes falsche 
Ansicht erworben und angenommen. Aufgrund dessen ist sie bei der 
Auflösung des Körpers, nach dem Tode in Umständen, die von Ent-
behrungen geprägt sind, wiedererschienen, an einem unglücklichen 
Bestimmungsort, in Verderbnis, ja sogar in der Hölle. Aber da sie sich 
hier enthalten hat, Lebewesen zu töten, zu nehmen, was nicht gegeben 
wurde, sich vom Fehlverhalten bei Sinnesvergnügen enthalten hat, von 
falscher Rede, von gehässiger Rede, von grober Rede, vom Geschwätz; 
da sie nicht habgierig gewesen ist, ein Herz ohne Übelwollen gehabt hat 
und richtige Ansicht gehabt hat, wird sie das Ergebnis davon entweder 
hier und jetzt oder in ihrer nächsten Geburt oder in irgendeiner der 
folgenden Existenzen erleben.“ 

Solange wir kamma ausführen, gibt es Bedingungen für Wiedergeburt und es 
wird dukkha geben. Kamma ist eines der Glieder in der „Abhängigen Entste-
hung“ (paṭiccasamuppāda), der Bedingungs-Kette entstehender Phänomene, 
die die Fortsetzung des Kreislaufs von Geburt und Tod verursachen. Erst wenn 
alle Geistesbefleckungen ausgelöscht sind, wird es keine Wiedergeburt mehr 
geben. Wir lesen in der Angereihten Sammlung (AN 10.174, Drei Ursachen): 

„Töten, sage ich, ihr Mönche, ist von dreierlei Art: durch Gier verursacht, 
durch Hass verursacht oder durch Verblendung verursacht. Das Neh-
men von Nichtgegebenem – verkehrter Wandel in Sinnenlüsten – Lüge 
– Zwischenträgerei – rohe Rede – Geschwätz – Habgier – Übelwollen – 
verkehrte Ansicht sind von dreierlei Art: durch Gier verursacht, durch 
Hass verursacht oder durch Verblendung verursacht. 

Somit, ihr Mönche, bewirkt Gier die Entstehung der Wirkensverkettung 
(kamma-nidāna-sambhavo), bewirkt Hass die Entstehung der Wirkens-
verkettung, bewirkt Verblendung die Entstehung der Wirkensverket-
tung. Durch die Vernichtung der Gier, des Hasses und der Verblendung 
aber kommt es zur Aufhebung der Wirkensverkettung (kamma-nidāna-
sankhayo).“ 

Der Arahat kann immer noch vipāka haben, das durch die asynchrone Kamma-
Bedingung hervorgebracht ist, aber ab dem Zeitpunkt, an dem er die Arahat-
schaft erlangt hat, kann er kein neues kamma mehr ausführen. Die mahākiriya 
cittas (funktionale cittas der Sinnessphäre, die sobhana, schön sind) des Arahat 
erzeugen kein vipāka. 

Was die Vipāka-Bedingung betrifft, so handelt es sich um Phänomene, die zur 
gleichen Zeit zusammenentstehen. Das citta und die es begleitenden cetasikas, 
die vipāka sind, bedingen sich gegenseitig auf diese Weise. Wir lesen im Visud-



111 

dhimagga (Kap. XVII, 538), dass sie sich gegenseitig „durch ihre Passivität und 
Ruhe“ unterstützen. Sie sind lediglich vipāka, sie haben keine andere Tätigkeit. 
Die Natur von vipāka citta ist ganz anders als die Natur von kusala citta und 
akusala citta, die auf heilsame oder unheilsame Weise aktiv sind. Das vipāka 
citta und die es begleitenden cetasikas bedingen sich auch gegenseitig durch 
die Zusammenentstehungs- und die Gegenseitigkeits-Bedingung. 

In den Daseinsbereichen, in denen die fünf khandhas (nāma und rūpa) ent-
stehen, erzeugt citta rūpa, das zur gleichen Zeit entsteht. Mit Ausnahme der 
fünf Sinneswahrnehmungen bedingen die vipāka cittas, die rūpa erzeugen, die-
ses rūpa dem Paṭṭhāna (Kusalattika, Pañhāvāra, 14) zufolge durch die Vipāka-
Bedingung112. 

In den Daseinsbereichen, in denen die fünf khandhas entstehen, erzeugt 
kamma im ersten Moment des Lebens sowohl das Wiedergeburtsbewusstsein 
(paṭisandhi citta), das ein vipāka citta ist, sowie rūpa. Gemäß dem Paṭṭhāna 
(gleicher Abschnitt) bedingt das Wiedergeburtsbewusstsein das rūpa, das 
gleichzeitig auch durch kamma erzeugt wird, durch die Vipāka-Bedingung. Sie 
sind beide Resultate von kamma. Das paṭisandhi citta ist das erste vipāka citta, 
das im Leben entsteht. Wenn es das Resultat von kusala kamma ist, erfolgt die 
Geburt in einem glücklichen Daseinsbereich, und wenn es das Resultat von 
akusala kamma ist, erfolgt die Geburt in einem unglücklichen Daseinsbereich. 
Kusala kamma und akusala kamma können von vielen verschiedenen Graden 
sein und so kann auch vipāka, die Auswirkung, die sie hervorbringen, von ver-
schiedenen Graden sein. Wenn das paṭisandhi citta das Resultat von schwa-
chem kusala kamma ist, ist es ahetuka kusala vipāka citta (nicht von sobhana 
hetus begleitet) und im Fall der Geburt als Mensch ist man vom ersten Lebens-
moment an behindert. Das paṭisandhi citta kann auch mahāvipāka sein, be-
gleitet von zwei oder drei sobhana hetus113. Das mahāvipāka citta ist auch 
durch die Wurzel-Bedingung, hetu-paccaya, bedingt. Wenn das paṭisandhi citta 
das Resultat von akusala kamma ist, ist es ahetuka akusala vipāka citta, und in 
diesem Fall hat man eine unglückliche Wiedergeburt in einem der leidvollen 
Daseinsbereiche. 

Die menschliche Geburt ist das Resultat von kusala kamma. Paṭisandhi cittas 
sind vielfältig; zum Beispiel kann es im Fall eines Menschen neun verschiedene 
Arten von paṭisandhi citta geben, wie ich in meinem Buch „Abhidhamma im 

 
112  Bhavaṅga citta, empfangendes Bewusstsein (sampaṭicchana citta) oder prüfendes Bewusstsein 

(santīraṇa citta) sind zum Beispiel vipāka cittas, die rūpas erzeugen. Siehe Anhang 1 für diese 
cittas. 

113  Begleitet von alobha, Nicht-Anhaftung oder Großzügigkeit, und von adosa, Nicht-Abneigung 
oder Freundlichkeit, oder auch von paññā. 



112 

Alltag“114 erklärt habe, und diese können in ihrer Art und Intensität sehr unter-
schiedlich sein. Wir sehen große Unterschiede in den körperlichen Merkmalen: 
Manche Menschen sind schön, andere nicht. Es gibt Unterschiede in den Sin-
nesfähigkeiten wie Augensinn und Ohrensinn. Es gibt Unterschiede in der 
körperlichen Stärke, manche Menschen sind kränklich und schwach, andere 
haben nur wenige Krankheiten und sind stark. Menschen werden mit verschie-
denen Graden von paññā oder ohne paññā geboren; sie haben unterschied-
liche Fähigkeiten, paññā zu entwickeln. Wenn die paṭisandhi cittas der Men-
schen nicht so unterschiedlich wären, gäbe es keine solche Vielfalt in den 
Eigenschaften der verschiedenen Menschen. 

Das vipāka citta, das paṭisandhi citta ist, wird aufgrund der Angrenzungs-
Bedingung, der Unmittelbarkeits-Bedingung und der entscheidenden Angren-
zungs-Unterstützung-Bedingung durch das vipāka citta, das bhavaṅga citta ist, 
abgelöst. Das bhavaṅga citta ist die gleiche Art von citta wie das paṭisandhi 
citta. Im Laufe des Lebens entstehen zahllose bhavaṅga cittas zwischen den 
citta-Prozessen und sie alle sind vom gleichen Typ wie das paṭisandhi citta. Sie 
erhalten die Kontinuität im Leben einer Person, die mit bestimmten Neigungen 
und Fähigkeiten geboren ist. 

Kamma erzeugt das ganze Leben hindurch vipāka cittas, die in citta-Prozessen 
entstehen, die angenehme oder unangenehme Objekte erfahren. Das Sehen 
zum Beispiel ist ein vipāka citta, das ein angenehmes oder unangenehmes 
sichtbares Objekt durch den Augensinn erfährt. Es sieht nur, es weiß nicht, ob 
das Objekt angenehm oder unangenehm ist. Das citta und die begleitenden 
cetasikas bedingen sich gegenseitig durch die Vipāka-Bedingung, sie unter-
stützen sich gegenseitig in „Passivität und Ruhe“. Das nachfolgende empfan-
gende Bewusstsein, sampaṭicchana citta115, ist ebenfalls ein vipāka citta, und 
diesem folgt ein weiteres vipāka citta, das untersuchende Bewusstsein, san-
tīraṇa citta. Darauf folgt das bestimmende Bewusstsein, votthapana citta, das 
ein kiriya citta ist. Danach entstehen die javana cittas, die im Fall von Nicht-
Arahats kusala cittas oder akusala cittas sind. Wenn das Objekt angenehm ist, 
entstehen wahrscheinlich lobhamūla cittas und wenn das Objekt unangenehm 
ist, wahrscheinlich dosamūla cittas. Cittas entstehen und vergehen äußerst 
schnell nacheinander, und solange paññā nicht entwickelt ist, erkennen wir 
nicht, wann es ein vipāka citta und wann es ein kusala oder akusala citta ist. 
Wenn wir eine unangenehme Erfahrung wie einen Unfall machen, denken wir 
immer wieder an das Konzept einer Situation oder eines Ereignisses, das wir als 

 
114  Eine Art ist ahetuka kusala vipāka und acht Arten sind mahāvipāka cittas. Siehe mein 

„Abhidhamma im Alltag“, Kap. 11. 
115  Siehe Anhang 1 für die cittas, die in einem Prozess entstehen. 



113 

„unser vipāka“ betrachten, und fragen uns vielleicht, warum uns das passieren 
musste. Wir vergessen dann jedoch, dass das vipāka citta nur einen Moment 
währt und sofort wieder vergeht. Anstatt Konzepte mit Abneigung zu betrach-
ten, sollten wir Verständnis für paramattha dhammas entwickeln, Wirklich-
keiten, die jeweils ihre eigenen Merkmale haben und eine nach der anderen 
erscheinen. 

Wenn wir ein sichtbares Objekt sehen und es uns gefällt, scheint es so, als ob 
das Sehen und das Mögen zur gleichen Zeit stattfinden. Wir erkennen nicht, 
dass aufgrund der Angrenzungs-Bedingung, anantara-paccaya, jedes citta vom 
nächsten abgelöst wird, ohne irgendeinen Zwischenraum. Oder wir erkennen 
nicht einmal, dass Anhaftung an das Objekt da ist. Wir denken vielleicht, dass 
Sehen da ist, während es in Wirklichkeit bereits Anhaftung ist. Ohne es zu 
wissen, häufen wir weiterhin mehr akusala an. 

Es ist wichtig, dass wir Ursache und Wirkung in unserem Leben richtig ver-
stehen. Wir möchten angenehme Objekte erfahren und denken vielleicht, dass 
wir selbst wählen können, welche Objekte wir erleben möchten. Wir kaufen 
schöne Dinge, um sie zu betrachten, wir bereiten köstliche Speisen zu, um den 
angenehmen Geschmack zu genießen. Es kann jedoch etwas passieren, so dass 
sich unsere Erwartungen nicht erfüllen. Es hängt von kamma ab, ob wir in 
einem bestimmten Moment ein angenehmes oder unangenehmes Objekt er-
fahren. Kamma erzeugt sein ihm entsprechendes Resultat und wenn es Zeit für 
akusala vipāka ist, dann ist dies unvermeidlich. Wir wissen nie, was im nächs-
ten Moment passieren wird, aber wenn wir Ursache und Wirkung in unserem 
Leben besser verstehen, können wir auf jede Herausforderung vorbereitet 
sein, was auch immer geschehen mag. Wenn rechtes Verständnis von kamma 
und vipāka aufkommt, ist das citta in diesem Moment kusala citta und für 
Abneigung gegenüber unangenehmen Erfahrungen gibt es keine Gelegenheit. 
Durch Achtsamkeit auf die Merkmale des Sehens, Hörens, Denkens und der 
anderen Wirklichkeiten, die im täglichen Leben auftreten, kann Unwissenheit 
allmählich abnehmen. Wir können lernen, zwischen den Momenten von vipāka 
und den Momenten von kusala und akusala citta zu unterscheiden. 

  



114 

  

        



115 

13. Nahrungs-Bedingung 
 
Es gibt vier Arten von Nahrung, die Nahrungs-Bedingung, āhāra-paccaya, sind. 
Eine Art ist stoffliche Nahrung und drei sind geistige Nahrung. Die vier Arten 
von Nahrung sind: 

− stoffliche Nahrung 

− Kontakt (phassa cetasika) 

− Wille (manosañcetanā, das cetanā cetasika) 

− Bewusstsein (viññāṇa) 

Bei der Nahrungs-Bedingung, āhāra-paccaya, erhält und unterstützt ein 
bedingender dhamma das Wachstum und die Entwicklung der bedingten 
dhammas116. 

Was die stoffliche Nahrung betrifft, so erhält diese die rūpas des Körpers. Der 
Nährstoff (ojā), der in der aufgenommenen Nahrung enthalten ist, durchdringt 
den Körper, und dann können neue rūpas erzeugt werden. Wie wir gesehen 
haben, ist Nahrung einer der vier Faktoren, die rūpas des Körpers hervor-
bringen, die anderen drei sind kamma, citta und Temperatur. Der Nährstoff ist 
in allen Gruppen von rūpas vorhanden; er ist einer der acht „untrennbaren 
rūpas“, die in allem Materiellen vorhanden sind, ganz gleich, ob es sich um den 
Körper oder Materie außerhalb handelt. Der Nährstoff entsteht zusammen mit 
den vier Großen Elementen der Festigkeit, der Kohäsion, der Temperatur und 
der Bewegung, sowie mit dem sichtbaren Objekt, dem Geschmack und dem 
Geruch. Der Nährstoff, der in den Gruppen der rūpas des Körpers vorhanden 
ist, kann ohne die Unterstützung des äußeren Nährstoffs in der Nahrung keine 
neuen rūpas hervorbringen. Für das neue Wesen im Mutterleib ist es not-
wendig, dass die Mutter Nahrung zu sich nimmt, damit der in der Nahrung ent-
haltene Nährstoff seinen Körper durchdringen kann. Dann kann der Nährstoff 
neue rūpas hervorbringen, und so geht es das ganze Leben lang weiter. Der 
Nährstoff, der durch die Unterstützung des äußeren Nährstoffs neue rūpas des 
Körpers hervorbringt, unterstützt und erhält auch die Gruppen von rūpas, die 
durch kamma, citta und Temperatur hervorgebracht werden. 

Nach der Nahrungsaufnahme kann der im Körper vorhandene Nährstoff neue 
Gruppen von rūpas erzeugen, die aus den acht untrennbaren rūpas bestehen. 
Der in einer solchen Achtergruppe vorhandene Nährstoff kann seinerseits eine 

 
116 Der Kommentar zum „Sammādiṭṭhi-Sutta – Richtige Ansicht“ (MN 9), die Papañcasūdanī, gibt 

eine Erklärung des Wortes āhāra. Die Bedingung holt (āharati) ihre eigene Frucht, deshalb wird 
sie āhāra genannt. 



116 

weitere Gruppe von acht „untrennbaren rūpas“ (eine Achtergruppe) hervor-
bringen. Auf diese Weise entstehen nacheinander mehrere Nahrungs-gezeugte 
Achtergruppen und so kann die aufgenommene Nahrung für eine Zeit lang 
ausreichen (s. Visuddhimagga Kap. XX, 616). 

Die Nährstoffe sind in der Nahrung vorhanden, aber man kann nicht nur die 
Nährstoffe essen. Wir brauchen auch genügend Substanz oder Festigkeit, 
damit wir nicht hungern müssen. Essbare Nahrung in mundgerechten Stü-
cken117 kann geschluckt werden; sie hat die Funktion, zu nähren.  

Wir können nicht ohne Nahrung leben, aber es ist gefährlich, an ihr anzuhaften. 
Um sie zu erlangen, können Menschen akusala kamma begehen, das in der 
Lage ist, akusala vipāka zu erzeugen. Jemand, der gierig ist, kann als ein „peta“ 
(Geist) wiedergeboren werden. Solange wir an Nahrung anhaften, wird es eine 
Wiedergeburt geben, und das ist dukkha. Wir können uns an die Nachteile der 
Nahrungssuche erinnern, an die Fäulnis der Nahrung und ihre Verdauung, mit 
dem Ziel, weniger an der Nahrung anzuhaften. 

Im Visuddhimagga (Kap. I, 31-32) lesen wir, dass der Mönch sich daran erinnern 
sollte, dass Nahrung weder zur Belustigung, noch um sich zu brüsten, noch zur 
Verschönerung oder zur Zierde dient. Sie sollte nur zur Stütze und Erhaltung 
des Körpers eingenommen werden, um Qualen zu vermeiden und zur För-
derung des heiligen Wandels. So wie ein Kranker Medizin nimmt, sollte er 
Almosenspeise zu sich nehmen, damit er keinen Hunger mehr leidet, und er 
sollte übermäßiges Essen vermeiden. So wird er gesund und untadelig sein und 
in Wohlbefinden leben (Visuddhimagga Kap. I, 33). 

Im Visuddhimagga (Kap. XI, 343 ff) lesen wir im Abschnitt über die „Entfaltung 
der Vorstellung von der Widerlichkeit der Nahrung“ über die Nachteile der 
Nahrungssuche. Während er mit seiner Almosenschale unterwegs ist, muss der 
Mönch an schmutzige Orte gehen. Er erhält nicht immer Nahrung oder er erhält 
unappetitliche Nahrung. Auch wenn er die Nahrung zu sich nimmt, ist der 
Prozess des Kauens, Schluckens und Verdauens ekelhaft, ganz zu schweigen 
von den Absonderungen, die bei der Verdauung entstehen und wieder aus-
geschieden werden. Im Kommentar zum Satipaṭṭhāna Sutta (I. 3., S. 88), der 
Papañcasūdanī118, lesen wir im Abschnitt über die Körperbetrachtung, 
Wissensklarheit beim Essen, dass beim Vorgang des Essens und Verdauens der 

 
117 Das Pāli-Wort kabaliṇkāro āhāro bedeutet „Brocken Nahrung“, Nahrung, die geschluckt werden 

kann. 
118 Deutsche Übersetzung von Nyanaponika in „Kommentar zur Lehrrede von den Grundlagen der 

Achtsamkeit – Satipaṭṭhāna“, Verlag Beyerlein & Steinschulte. 



117 

Nahrung nur Elemente ihre Funktionen ausführen. Es gibt kein Selbst, keine 
Person, die isst. 

„Es ist das Wind-Element (vāyo-dhātu, Vibration oder Bewegung), wel-
ches das Vorwärtsbringen, das Wegbewegen von einer Seite zur ande-
ren bewirkt; und es ist das Wind-Element, das weiterbefördert, umwen-
det, zerkleinert, austrocknet und ausstößt. Das Erd-Element (paṭhavī-
dhātu, Ausdehnung oder Festigkeit) bedeutet auch Behalten, Wenden, 
Zerkleinern und Trocknung der Nahrung. Das Wasser-Element (āpo-
dhātu, Kohäsion) weicht auf und hält feucht. Das Hitze-Element (tejo-
dhātu) reift oder verdaut den nach innen gelangten Bissen. Das Raum-
Element (ākāsa-dhātu) bietet den Weg für das Eintreten, Umwenden 
und Ausscheiden der Nahrung ...“ 

In der Gruppierten Sammlung (SN 12.63, Fleisch eines Kindes) lesen wir von 
Eltern, die mit ihrem Kind in der Wüste waren. Da es nichts zu essen gab und 
sie alle drei verhungern müssten, töteten sie ihr Kind und aßen sein Fleisch, 
nicht zum Vergnügen, aus Genuss, wegen der körperlichen Schönheit, der 
Attraktivität. Sie nahmen es zu sich, um nicht zu sterben und um die Wüste 
durchqueren zu können. Dann lesen wir, dass der Buddha zu den Mönchen 
sagte: 

„Ich sage euch, Mönche, so sollt ihr feste Nahrung betrachten. Wenn 
feste Nahrung vollständig verstanden ist, ist Begierde nach den fünf 
Arten sinnlicher Erregung vollständig verstanden. Wenn Begierde nach 
den fünf Arten sinnlicher Erregung vollständig verstanden ist, ist ein 
edler Schüler von keiner Fessel mehr gebunden, die ihn zu dieser Welt 
zurückbringen könnte.“ 

Der Kommentar zu diesem Sutta besagt, dass der Buddha diese Lehrrede hielt, 
weil der Orden reichlich Almosen und Requisiten erhielt, und der Buddha die 
Mönche ermahnen wollte, von den Requisiten nur nach weiser Überlegung 
Gebrauch zu machen. 

Physische Nahrung bedingt die rūpas des Körpers durch āhāra-paccaya, die 
Nahrungs-Bedingung. Wie wir gesehen haben, gibt es drei Arten von geistiger 
Nahrung: Kontakt (phassa), (geistiges) Wollen (manosañcetanā) und citta 
(viññāṇa). So wie die physische Nahrung den Körper unterstützt und erhält, so 
unterstützt und erhält auch die geistige Nahrung die begleitenden dhammas. 
Bei der geistigen Nahrung ist der bedingende dhamma zusammenentstehend 
mit den bedingten dhammas. Die geistigen Nahrungen bedingen die dhammas, 
die zusammen mit ihnen entstehen, und die rūpas, die von citta und cetasikas 
erzeugt werden, durch die Nahrungs-Bedingung. Im Wiedergeburtsmoment 



118 

unterstützen die geistigen Nahrungen die verbundenen dhammas und kamma-
gezeugtes rūpa durch die Nahrungs-Bedingung (Paṭṭhāna, Kusalattika, Kap. 7 
Pañhāvāra, 15, 7.). 

Was die geistige Nahrung Kontakt, phassa, betrifft, so ist dies ein cetasika, das 
mit dem Objekt in Kontakt tritt, so dass citta und die begleitenden cetasikas es 
erfahren können119. Ohne Kontakt könnten citta und cetasikas kein Objekt 
erfahren, daher unterstützt der Kontakt sie, er ist geistige Nahrung für sie. Er 
begleitet jedes citta und er bedingt citta und die begleitenden cetasikas durch 
āhāra-paccaya, die Nahrungs-Bedingung. Er bedingt auch rūpa, das von citta 
und cetasikas erzeugt wird, durch die Nahrungs-Bedingung. Wenn körperlich 
schmerzhafte Gefühle auftauchen, wissen wir, dass es einen Kontakt gibt, sonst 
könnte es nicht die Erfahrung eines unangenehmen Objekts geben. Diese Er-
fahrung ist nicht von Dauer. Wenn Hören aufkommt, wissen wir, dass es eine 
andere Art von Kontakt gibt; er berührt den Ton, so dass das Hören ihn erfahren 
kann. Durch Achtsamkeit auf die Wirklichkeiten, wie sie nacheinander erschei-
nen, kann man verstehen, dass es ständig verschiedene Kontakte gibt und dass 
die Erfahrung der verschiedenen Objekte nicht von Dauer ist. 

Die geistige Nahrung Wille, manosañcetanā120, ist das cetasika cetanā, das alle 
89 Arten von citta begleitet, also kann es von der jāti kusala, akusala, vipāka 
oder kiriya sein. Cetanā koordiniert die Aufgaben des citta und der cetasikas, 
die sie begleitet, und sie erhält und unterstützt sie; sie bedingt sie auf diese 
Weise durch die Nahrungs-Bedingung. Sie bedingt auch das rūpa, das durch das 
citta erzeugt wird, durch die Nahrungs-Bedingung. Wie wir gesehen haben, 
bedingt cetanā die verbundenen dhammas auch durch die zusammenent-
stehende Kamma-Bedingung, sahajāta kamma-paccaya (siehe Kap. 12). 

Die geistige Nahrung, die viññāṇa oder citta ist, bezieht sich auf jedes citta. Das 
citta ist der Chef beim Erkennen eines Objekts, es ist der „Anführer“. Ohne citta 
könnten die cetasikas nicht entstehen und ein Objekt erfahren. So unterstützt 
und erhält das citta die begleitenden cetasikas, es bedingt sie durch eine Nah-
rungs-Bedingung. Wenn das citta rūpa erzeugt, bedingt es dieses rūpa eben-
falls durch die Nahrungs-Bedingung. 

So unterstützen und erhalten die drei geistigen Nahrungen Kontakt, Wille und 
citta in jedem Augenblick die mit ihnen entstehenden dhammas und das von 
ihnen erzeugte rūpa durch die Nahrungs-Bedingung. 

 
119 Phassa ist nāma, es ist kein physischer Kontakt. 
120 Mano ist Geist und cetanā ist Wille. Im Kontext des āhāra-paccaya wird das Wort manosañ-

cetanā, geistiges Wollen, zur Bezeichnung des cetanā cetasika verwendet. 



119 

Die geistigen Nährstoffe können nach der Methode des Paṭṭhāna betrachtet 
werden und auch nach der Methode des „Abhängigen Entstehens“ (paticca-
samuppāda), der Kette von bedingt entstandenen Phänomenen, die die Fort-
setzung des Kreislaufs von Geburt und Tod verursachen121. Nach der Methode 
der Abhängigen Entstehung werden Kontakt, cetanā und viññāṇa als Nähr-
stoffe betrachtet, die das Fortbestehen des Lebens im Kreislauf von Geburt und 
Tod bedingen. 

Kontakt ist ein Glied in der Abhängigen Entstehung und als solches die Voraus-
setzung für Gefühl, das folgende Glied. Kontakt berührt ein Objekt und das 
Gefühl erfährt den „Geschmack“ dieses Objekts. Der Kontakt bedingt das Ge-
fühl, das zusammen mit ihm entsteht. Wegen des Kontakts gibt es Gefühl, 
wegen des Gefühls gibt es Begehren; wegen des Begehrens gibt es Anhaftung, 
und dies führt zum Werden, und so gibt es die Wiedergeburt. Wir wollen leben 
und haben Anhaftungen an Sinnesobjekte; wir sind nie zufrieden, und deshalb 
gibt es Bedingungen, unter denen das Leben weitergehen kann. Es ist kein Zu-
fall, dass wir Objekte durch die sechs Tore erfahren; alle diese Erfahrungen 
können durch das Zusammentreffen geeigneter Bedingungen entstehen. 

Wir sollten die Nachteile des Kontakts sehen. In dem oben zitierten Sutta aus 
der Gruppierten Sammlung werden nach der Erklärung der Nachteile der mate-
riellen Nahrung durch das Gleichnis vom Kinderfleisch die Nachteile und Gefah-
ren der drei Arten geistiger Nahrung erläutert. Um die Gefahr des Kontakts zu 
verdeutlichen, benutzte der Buddha das Gleichnis einer Kuh, die mit wunder 
Haut an die Wand gelehnt dasteht. Die Wesen, die dort leben, beißen sie. Das-
selbe geschieht, wenn sie sich an einen Baum lehnt, und egal, wo sie steht, wird 
sie gebissen. Wir lesen: 

„Ich sage, so sollt ihr die Nahrung Kontakt betrachten. Wenn die Nah-
rung Kontakt vollständig verstanden ist, sind die drei Gefühle122 voll-
ständig verstanden. Wenn die drei Gefühle vollständig verstanden sind, 
hat ein edler Schüler nichts mehr weiter zu tun, sage ich.“ 

Das Gefühl ist im Kontakt verwurzelt und mit ihm verbunden. Wir klammern 
uns an alle Sinnesobjekte und an das angenehme Gefühl, das durch sie ent-
steht, aber wir sollten uns an die Gefahr des Kontakts erinnern, der zu dukkha 
führt. Der Kommentar erklärt, dass der Bhikkhu, der die Gefahr erkennt, von 

 
121 Zwölf Faktoren sind Glieder in der Kette des Abhängigen Entstehens, und jeder bedingt den 

folgenden. Sie sind: Unwissenheit, Kamma-Formationen (saṅkhāra, Wiedergeburt erzeugende 
Absichten), Bewusstsein (viññāṇa), nāma und rūpa, die sechs Grundlagen, Kontakt, Gefühl, 
Begehren, Anhaften, Werden, Geburt, Alter und Tod. Siehe Visuddhimagga Kap. XVII, 541-586. 

122 Angenehmes Gefühl, unangenehmes Gefühl und indifferentes Gefühl. 



120 

den in der Nahrung Kontakt wurzelnden Wesen der Geistesbefleckungen ge-
fressen zu werden, sich vom Kontakt löst123. 

Die geistige Nahrung Wille, cetanā, ist auch ein Glied in der Abhängigen Ent-
stehung. Unter diesem Aspekt ist es cetanā (saṅkhāra oder Kamma-Formatio-
nen), die kusala kamma, akusala kamma oder „unerschütterliches“ kamma 
(āneñja, arūpāvacara kusala kamma) ist, und diese kammas erzeugen Wieder-
geburt. In dem oben zitierten Sutta lesen wir über das Gleichnis einer glühen-
den Kohlengrube, zu der jemand von zwei starken Männern geschleppt wird. 
Er wünscht sich, weit davon entfernt zu sein, denn wenn er auf diesen Kohlen-
haufen fällt, wird er tödliche Schmerzen haben und sterben. Der Kommentar 
erklärt, dass die Anhäufung von kusala kamma und akusala kamma wie diese 
zwei starken Männer sind und dass sein angesammeltes kamma ihn zur Wie-
dergeburt mitzieht. Der Kreislauf von Geburt und Tod ist dem Kommentar zu-
folge wie eine glühende Kohlengrube. Wir sollten die Gefahr von cetanā erken-
nen, die Wiedergeburt erzeugt. Wir lesen: 

„Ich sage, so sollt ihr die Nahrung ‚Absicht im Geist‘ (manosañcetanā) 
betrachten. Wenn die Nahrung ‚Absicht im Geist‘ vollständig verstanden 
ist, sind die drei Arten des Verlangens124 vollständig verstanden. Wenn 
die drei Arten des Verlangens vollständig verstanden sind, hat ein edler 
Schüler nichts mehr weiter zu tun, sage ich.“ 

Wenn viññāṇa (Bewusstsein), die dritte geistige Nahrung, unter dem Aspekt 
der Abhängigen Entstehung betrachtet wird, ist es vipāka citta, das bei der 
Wiedergeburt und auch im Laufe des Lebens entsteht. Als ein Glied der Abhän-
gigen Entstehung ist es durch saṅkhāra, Kamma-Formationen, bedingt. Kamma 
erzeugt das vipāka citta, welches das paṭisandhi citta ist, sowie die vipāka 
cittas, die im Laufe unseres Lebens entstehen. Wir lesen in dem oben zitierten 
Sutta über das Gleichnis eines Räubers, der vom König bestraft wird. Der König 
lässt ihn mit hundert Speeren am Morgen, hundert am Mittag und hundert am 
Abend bewerfen. Nach dem Kommentar steht der König für kamma, der Räu-
ber für den Weltling, die dreihundert Speere für das Wiedergeburtsbewusst-
sein. Der Schmerz, von den Speeren getroffen zu werden, ist wie das daraus 
resultierende Leiden im Laufe des Lebens, wenn die Wiedergeburt stattgefun-
den hat. Die Nahrung Bewusstsein sollte als ebenso leidvoll angesehen werden 
wie der Schmerz, den der Räuber erlitt. Wir lesen: 

 
123 Für die Erklärungen der drei geistigen Nährstoffe durch den Kommentar habe ich die Anmer-

kungen des Ehrwürdigen Bodhi in seiner Übersetzung des Saṃyutta-Nikāya verwendet. 
124 Verlangen nach Sinnesfreuden, Verlangen nach Werden und Verlangen nach Nicht-Werden. 

Begehren ist die Wurzel von manosañcetanā, so der Kommentar. 



121 

„Ich sage, so sollt ihr die Nahrung Bewusstsein betrachten. Wenn die 
Nahrung Bewusstsein vollständig verstanden ist, sind nāma und rūpa125 
vollständig verstanden. Wenn nāma und rūpa vollständig verstanden 
sind, hat ein edler Schüler nichts mehr weiter zu tun, sage ich.“ 

Wenn wir die drei Arten der geistigen Nahrung unter dem Aspekt des Abhän-
gigen Entstehens betrachten, erinnern sie uns an die Gefahr, im Kreislauf von 
Geburt und Tod zu sein. In jedem Moment erfährt das citta ein Objekt, aber 
solange wir am Erleben von Objekten anhaften, können wir die Nachteile der 
Nahrung nicht erkennen. Wir können zum Beispiel die Gefahr des Sehens nicht 
verstehen. Das Sehen erfährt lediglich das sichtbare Objekt, und es weiß nicht, 
ob das Objekt angenehm oder unangenehm ist; in diesem Moment gibt es kein 
Mögen oder Nichtmögen. Nach dem Sehen gibt es jedoch javana cittas, und 
wenn wir nicht darauf bedacht sind, was heilsam ist, sind die javana cittas 
akusala cittas. Die meiste Zeit über sind sie akusala cittas. Sobald wir Nahrung 
gesehen haben, besteht die Tendenz, dass lobhamūla cittas entstehen. Mög-
licherweise wird die Anhaftung nicht von angenehmen, sondern von indiffe-
renten Gefühlen begleitet, und dann wissen wir vielleicht nicht, dass es Anhaf-
tung gibt. Akusala cittas entstehen, wenn wir unheilsame Handlungen durch 
den Körper oder durch Sprache ausführen, aber sie können auch entstehen, 
wenn wir keine solchen Handlungen ausführen. Unzählige Momente des Den-
kens, die akusala sind, entstehen an einem Tag, aber wir sind uns dessen 
normalerweise nicht bewusst. Infolge der Objekte, die wir durch die Sinne 
erfahren, entstehen Geistesbefleckungen, und sie sammeln sich von Leben zu 
Leben an. Wenn wir die Gefahr der Geistesbefleckungen verstehen, können wir 
daran erinnert werden, uns der Wirklichkeiten bewusst zu sein, die erscheinen. 
Wenn es keine Bewusstheit von akusala gibt, kann es niemals ausgelöscht 
werden. 

  

 
125 In der abhängigen Entstehung ist das Bewusstsein ein Faktor, die nāma und rūpa bedingt. 



122 

  

        



123 

14. Fähigkeits-Bedingung 
 
Der Pāli-Begriff für Fähigkeit ist indriya, was so viel wie Kraft, beherrschendes 
oder kontrollierendes Prinzip bedeutet. Indriyas sind „Führer“ für die verbun-
denen dhammas; sie sind Führer, jeder in seinem eigenen Bereich. Bei indriya-
paccaya, der Fähigkeits-Bedingung, hat der bedingende dhamma (paccaya 
dhamma) die Führung, die große Kontrolle, über die bedingten dhammas 
(paccayupanna dhammas). Einige indriyas sind rūpa und einige sind nāma. Wir 
lesen im Visuddhimagga (Kap. XVI, 491), dass es 22 indriyas gibt. Sie sind: 

− Die fünf Sinnenorgane: die Fähigkeiten von Auge, Ohr, Nase, Zunge 
und Körpersinn 

− Geist-Fähigkeit (Bewusstsein) 

− Weiblichkeit 

− Männlichkeit 

− Lebensfähigkeit (eine ist rūpa und eine ist nāma) 

− körperliches Wohlgefühl 

− Schmerz 

− Frohsinn (angenehmes Gefühl) 

− Trübsinn (unangenehmes Gefühl) 

− Indifferenz (gleichgültiges Gefühl)  

− Vertrauen 

− Willenskraft (Energie) 

− Achtsamkeit 

− Sammlung (Konzentration) 

− Wissen (Verstehen)  

− Der Gedanke „Das noch Unerkannte werde ich erkennen“ 
(anaññātañ-ñassāmīt'indriya) 

− Höchstes Wissen (aññ‘indriya) 

− Fähigkeit des das Höchste Wissen Besitzenden (aññātāv‘indriya) 

Von diesen 22 Fähigkeiten sind 20 Fähigkeits-Bedingungen und zwei, nämlich 
die Weiblichkeits- und Männlichkeits-Fähigkeit, sind keine Fähigkeits-Bedin-
gungen, wie wir sehen werden. 

Die rūpas, die die fünf Sinnesgrundlagen sind, kontrollieren die Funktionen der 
Sinneswahrnehmungen (Sehen, Hören usw.), sie bedingen diese vipāka cittas 
mittels der Fähigkeits-Bedingung. Sie entstehen vor den Sinneswahrnehmun-
gen, weil rūpa in seinem Entstehungsmoment zu schwach ist, um eine Grund-
lage für citta zu sein. Da rūpa länger anhält als citta, sind die Sinnesgrundlagen 
noch vorhanden, wenn die Sinneswahrnehmungen entstehen, und sie bedin-



124 

gen sie durch die Fähigkeits-Bedingung. Sie sind Grundlagen-vorherentstan-
dene Fähigkeiten. Ohne die Augen-Fähigkeit kann es kein Sehen geben, sie be-
dingt das Sehbewusstsein und seine begleitenden cetasikas durch die Fähig-
keits-Bedingung. Das rūpa (pasāda-rūpa), das der Augensinn ist, ist die Augen-
Fähigkeit; und diese ist Führer in ihrem eigenen Bereich, im Sehen. Auf dem 
Gebiet des Hörens kann sie nicht Führer sein. 

Wir lesen im Paṭṭhāna (Kusalattika, Kap. 7 Pañhāvāra, 16, 7.), dass die Fähig-
keiten, die die fünf Sinne sind, mit den Sinneswahrnehmungen durch Fähig-
keits-Bedingungen verbunden sind: 

„Die Augen-Fähigkeit steht mit Seh-Bewusstsein durch die Fähigkeits-
Bedingung in Beziehung. Die Ohren-Fähigkeit steht mit Hör-Bewusstsein 
durch die Fähigkeits-Bedingung in Beziehung. Die Nasen-Fähigkeit steht 
mit Riech-Bewusstsein durch die Fähigkeits-Bedingung in Beziehung. 
Die Zungen-Fähigkeit steht mit dem Schmeck-Bewusstsein durch die 
Fähigkeits-Bedingung in Beziehung. Die Körper-Fähigkeit steht mit dem 
Körper-Bewusstsein durch die Fähigkeits-Bedingung in Beziehung.“ 

Die rūpas der fünf Sinnesgrundlagen bedingen die fünf Paare von Sinneswahr-
nehmungen, die dvi-pañca viññāṇas, auch durch die Abhängigkeits-Bedingung, 
nissaya-paccaya (siehe Kap. 7), und durch die Vorherentstehungs-Bedingung, 
purejāta-paccaya (siehe Kap. 10), da sie vor dem citta entstehen müssen, für 
das sie die Grundlage sind. Die Fähigkeiten, die die Sinne sind, sind kamma-
gezeugte rūpas. Die Qualität dieser Fähigkeiten ist von Mensch zu Mensch un-
terschiedlich: manche haben einen scharfen Augensinn, andere einen schwa-
chen, und dasselbe gilt für die anderen Sinne. 

Man mag sich fragen, warum die rūpas, die die fünf Sinne darstellen, Fähig-
keiten sind und warum zum Beispiel die vier Großen Elemente, von denen die 
anderen rūpas abhängen, keine Fähigkeiten sind. Wenn es keine Sinne gäbe, 
könnten die vier Großen Elemente nicht einmal erscheinen. Objekte können 
nur erfahren werden, weil es Fähigkeiten gibt, die die Erfahrung von Objekten 
mittels der Fähigkeits-Bedingung ermöglichen. Wenn satipaṭṭhāna nicht ent-
wickelt ist, können wir die Funktionen der fünf Sinnes-Fähigkeiten nicht wirk-
lich verstehen, wir werden nur ein theoretisches Verständnis von ihnen haben. 
Ohne Gewahrsein der Wirklichkeiten, wie sie nacheinander auftreten, wissen 
wir nicht, wann wir sehen und wann wir hören. Verschiedene Erfahrungen 
scheinen zur gleichen Zeit zu geschehen. Indem wir uns eines sichtbaren 
Objekts bewusst werden, also der Wirklichkeit, die durch den Augensinn er-
scheint, können wir beginnen zu verstehen, dass sichtbare Objekte ohne den 



125 

Augensinn nicht wahrnehmbar wären. Und so wird die Funktion der Augen-
Fähigkeit, des „Führers“ im Bereich des Sehens, klarer werden. 

Der Augensinn unterscheidet sich vom Ohrensinn oder dem Körpersinn. Die 
Sinne gehören nicht zu einem Selbst, das die verschiedenen Funktionen des 
Sehens, Hörens und der anderen Erfahrungen koordinieren kann. Wir verwech-
seln die verschiedenen Wirklichkeiten leicht, die in verschiedenen Momenten 
erscheinen, und wir klammern uns an ein „Ganzes“ von Eindrücken. 

Das Buch der Analyse (Vibhaṅga, Kap. 5, Analyse der kontrollierenden Fähig-
keiten, Absatz 220) erinnert uns daran, dass die Fähigkeiten nicht das Selbst 
sind. Wir lesen: 

„Was ist dabei die kontrollierende Fähigkeit des Auges? Das Auge, das, 
abgeleitet von den vier großen Erscheinungen (den vier Großen Elemen-
ten126), eine empfindsame Oberfläche ist ... dies ist ein leeres Dorf. Dies 
wird die kontrollierende Fähigkeit des Auges genannt.“ 

Das Gleiche gilt für die anderen Sinne, sie alle sind leere Dörfer. Die Atthasālinī 
(III, 1., 309) erklärt „leeres Dorf“: 

„Das Auge ist … ein leeres Dorf (suññagāmo): weil es vielen gemeinsam 
ist und keine Eigentümer hat.“ 

So wie ein leeres Dorf unbewohnt ist, so haben das Auge und die anderen Sinne 
keinen Besitzer, sie sind anattā, Nicht-Selbst. 

Die fünf Fähigkeiten, die die fünf Sinne (pasāda rūpas) sind, sind sowohl Tore 
für die Sinne als auch physische Grundlagen (vatthus). Die Herz-Grundlage 
(hadaya-vatthu) ist das rūpa, das die physische Grundlage für die cittas außer 
den Sinneswahrnehmungen ist. Man mag sich fragen, warum die Herz-Grund-
lage keine Fähigkeit, indriya, ist. Objekte wirken nicht auf die Grundlage des 
Herzens ein, die Grundlage des Herzens ist kein Tor, durch das Objekte erfahren 
werden; sie ist kein „Führer“, kein kontrollierendes Prinzip beim Erleben von 
Objekten. Die Grundlage des Herzens ist etwas anderes als das Tor des Geistes. 
Das Geisttor, durch das Objekte erfahren werden, ist ein citta, und zwar das 

 
126 Der Augensinn entsteht in einer Gruppe von rūpas, die die vier Großen Elemente von Festigkeit, 

Kohäsion, Temperatur und Bewegung enthält. Diese sind in jeder Gruppe von rūpas vorhanden. 
Alle rūpas außer den vier Großen Elementen sind „abgeleitete rūpas“, upādā-rūpas, und diese 
sind von den vier Großen Elementen abhängig, denn ohne Festigkeit, Kohäsion, Temperatur und 
Bewegung kann es keinen Augensinn geben. 



126 

letzte bhavaṅga citta, das vor dem am Geisttor aufmerkenden Bewusstsein 
entsteht, welches das erste citta des Geisttor-Prozesses ist127. 

Was die Geist-Fähigkeit, manindriya, betrifft, so sind alle 89 Arten von citta 
Geist-Fähigkeiten. Im Gegensatz zu den fünf Sinnesfähigkeiten entsteht diese 
Fähigkeit zusammen mit den Wirklichkeiten, die sie bedingt, durch die Fähig-
keits-Bedingung, indriya-paccaya. Das citta ist der „Anführer“ beim Erkennen 
eines Objekts, in diesem Bereich herrscht es über die verbundenen dhammas. 
Die begleitenden cetasikas teilen dasselbe Objekt, aber sie erkennen es nicht 
auf die gleiche Weise wie das anführende citta. Gäbe es kein citta, könnten die 
cetasikas nicht entstehen; citta ist die Basis und Grundlage für die cetasikas. 
Das citta bedingt die begleitenden cetasikas und auch das rūpa, das es durch 
die Zusammenentstehungs-Bedingung erzeugt. Wenn wir gestikulieren oder 
sprechen, sind rūpas da, die mittels der Fähigkeits-Bedingung durch das citta 
bedingt sind; das citta hat Kontrollmacht über diese rūpas. Die Geist-Fähigkeit 
ist jedoch nicht von Dauer, sie vergeht sofort wieder. Während wir sprechen 
oder gestikulieren sollten wir das citta, das rūpas erzeugt, nicht für unser Selbst 
halten. Auch sollten wir diese rūpas nicht für unser Selbst halten; sie entstehen 
aufgrund von Bedingungen und vergehen wieder. Sie gehören niemandem. 

Das Wiedergeburtsbewusstsein, paṭisandhi citta, bedingt die begleitenden ce-
tasikas und das kamma-gezeugte rūpa durch die zusammenentstehende Fähig-
keits-Bedingung. Da es das erste citta im Leben ist, ist es zu schwach, um rūpa 
zu erzeugen, aber das kamma, das dieses citta erzeugt, erzeugt gleichzeitig 
auch rūpas. 

Die rūpas Weiblichkeits-Fähigkeit und Männlichkeits-Fähigkeit (itthindriya und 
purisindriya) sind als Fähigkeiten klassifiziert worden, da sie die charakteristi-
schen Merkmale, das Aussehen und die Veranlagung der Geschlechter bedin-
gen. Sie sind jedoch keine Fähigkeits-Bedingung; sie bedingen keine anderen 
Phänomene mittels der Fähigkeits-Bedingung. 

Was die Lebensfähigkeit, jīvitindriya, betrifft, so gibt es zwei Arten: nāma-
jīvitindriya und rūpa-jīvitindriya. Nāma-jīvitindriya ist ein cetasika, eines der 
sieben „Universellen“128, die mit jedem citta entstehen, und es kontrolliert und 

 
127 Siehe Anhang 1. 
128 Die sieben Universellen sind die folgenden cetasikas: Kontakt (phassa), Gefühl 

(vedanā), Erinnerung oder Wahrnehmung (saññā), Wille (cetanā), Konzentration 
(ekaggatā cetasika), Vitalität (jīvita oder jīvitindriya) und Aufmerksamkeit 
(manasikāra). 



127 

erhält das Leben der verbundenen dhammas. Es bedingt die verbundenen 
dhammas und das von ihnen erzeugte rūpa durch die Fähigkeits-Bedingung. 

Rūpa-jīvitindriya ist separat im Paṭṭhāna enthalten. Dieses rūpa ist immer in 
den kamma-gezeugten Gruppen von rūpa vorhanden wie z.B. die Gruppen, die 
die Sinne enthalten. In den Gruppen von rūpa, die durch citta, Temperatur oder 
Nahrung erzeugt werden, gibt es kein jīvitindriya. Vergangenes kamma, das 
rūpas hervorbringt, ist weggefallen, es ist nicht mehr vorhanden, und deshalb 
hat rūpa-jīvitindriya, die Lebensfähigkeit, eine besondere Aufgabe: Es erhält 
das Leben der durch kamma hervorgebrachten rūpas, mit denen es zusammen 
in einer Gruppe entstanden ist. Es unterstützt und erhält ihr Leben, es erzeugt 
sie nicht. Es erhält die anderen rūpas nicht im Moment ihres Entstehens, 
sondern während der Momente ihrer Gegenwart, bevor sie alle vergehen129. 
Die Lebens-Fähigkeit ist mit den zusammenentstehenden rūpas mittels der 
Fähigkeits-Bedingung verbunden. 

Die fünf Arten von Gefühlen, nämlich das angenehme körperliche Gefühl (su-
kha), das schmerzhafte körperliche Gefühl (dukkha), das angenehme geistige 
Gefühl (somanassa), das unangenehme geistige Gefühl (domanassa) und das 
indifferente Gefühl (upekkhā) sind Fähigkeiten. Im Laufe unseres Lebens ent-
stehen Gefühle, jedes citta wird von Gefühl begleitet. Wir können erfahren, 
dass der körperliche Schmerz eine Fähigkeit ist, ein „Führer“ oder kontrollie-
rendes Prinzip in seinem eigenen Bereich. Er steuert das Erleben des „Ge-
schmacks“ eines unangenehmen Objekts und kann uns intensiv leiden lassen. 
Auch wenn wir uns in einer angenehmen Umgebung befinden, können wir uns 
nicht freuen, wenn wir Schmerzen haben. In einem solchen Moment können 
wir nichts anderes als Schmerz empfinden. Schmerzhaftes körperliches Gefühl, 
angenehmes körperliches Gefühl, angenehmes geistiges Gefühl, unangeneh-
mes geistiges Gefühl oder indifferentes Gefühl „regieren“ oder herrschen über 
das citta und die anderen cetasikas, die sie begleiten; sie bedingen sie durch 
die zusammenentstehende Fähigkeits-Bedingung. 

Nach dem Visuddhimagga (Kap. XIV, 461) lässt Schmerz die verbundenen 
dhammas erschlaffen und angenehmes Körpergefühl lässt sie anwachsen oder 
intensiviert sie. Intensivieren bedeutet dem Kommentar zufolge Stärkung. Das 
indifferente Gefühl lässt die begleitenden dhammas weder erschlaffen noch 
anwachsen. Es ist unparteiisch in der Erfahrung des Objekts, so der Kommen-
tar. Daher ist es im Vergleich zu den anderen Gefühlen subtiler. 

 
129 Wie wir gesehen haben, dauert rūpa so lange an wie siebzehn Momente von citta: Es hat einen 

Moment des Entstehens, Momente der Präsenz und einen Moment des Vergehens. 



128 

Wir lesen im Visuddhimagga (Kap. XVI, 493) über die Funktionen der fünf 
Gefühls-Fähigkeiten: 

„... Die Fähigkeiten wie Wohlgefühl, Schmerz, Frohsinn und Trübsinn 
haben als Funktion, dass sie die gleichzeitig damit entstehenden Er-
scheinungen (Wahrnehmung, Geistesformationen, Bewusstsein) be-
herrschen und sie zu dem entsprechenden grobgearteten Zustande 
führen, während die Fähigkeit der Indifferenz diese Erscheinungen zum 
Zustande der Ruhe, Erhabenheit und Ausgeglichenheit (majjhatta) 
führt.“ 

Die beiden Körpergefühle, angenehmes und schmerzhaftes Körpergefühl, 
begleiten das Körperbewusstsein, das ein vipāka citta ist. Wie wir gesehen 
haben, erzeugen die vipāka cittas, die die fünf Paare von Sinneswahrneh-
mungen (Sehen, Hören usw.) sind, kein rūpa. Die drei geistigen Gefühle, 
glückliches Gefühl, unglückliches Gefühl und gleichgültiges Gefühl, begleiten 
cittas, die körperliche rūpas erzeugen. Sie bedingen das citta und andere ceta-
sikas, die zusammen mit ihnen entstehen, und auch Geist-gezeugtes rūpa 
durch die Fähigkeits-Bedingung. Bei der Wiedergeburt bedingt das Gefühl, das 
das vipāka citta Wiedergeburtsbewusstsein begleitet, dieses citta, die beglei-
tenden cetasikas und das kamma-gezeugte rūpa durch die Fähigkeits-Bedin-
gung. Wie wir gesehen haben, erzeugt kamma in diesem Moment rūpa. 

Wir messen den Gefühlen große Bedeutung bei, wir lassen uns von den Ge-
fühlen mitreißen, die aufgrund von angenehmen oder unangenehmen Objek-
ten entstehen, die wir mit den Sinnen erfahren. Gäbe es keine Gefühle auf-
grund dessen, was wir sehen, hören oder durch die anderen Sinne erfahren, 
gäbe es nicht so viel Kummer im Leben. Wir sind von unseren Gefühlen ver-
sklavt, aber sie sind nur Wirklichkeiten, die aufgrund passender Bedingungen 
entstehen und nicht von Dauer sind. 

Wie wir gesehen haben, sind einige der Fähigkeiten rūpa und einige nāma. Die 
Fähigkeiten, die nāma sind, bedingen andere Phänomene während sie mit 
ihnen zusammenentstehen. Die Fähigkeiten, die die fünf Sinne sind, müssen 
vor den nāmas entstehen, die sie durch die Fähigkeits-Bedingung bedingen. 
Ohne die Sinnesfähigkeiten können die verschiedenen Objekte, die auf die 
Sinne treffen, nicht erfahren werden. Ohne die Fähigkeit des Auges könnte das 
sichtbare Objekt nicht erscheinen und ohne die Fähigkeit des Ohres könnte der 
Ton nicht erscheinen. Die „Welt“ erscheint durch die sechs Tore, weil die 
Fähigkeiten ihre Funktionen erfüllen. Solange wir die Sinnesfähigkeiten nicht 
voneinander unterscheiden, haften wir an einem Konzept des Selbst an, das 
gleichzeitig sehen und hören kann. In Wirklichkeit gibt es immer nur ein citta, 



129 

das jeweils ein Objekt erlebt. Jede Erfahrung entsteht aufgrund ihrer passen-
den Bedingungen und fällt sofort wieder weg, sie ist Nicht-Selbst. Das folgende 
Sutta betont die Wichtigkeit des Verständnisses der Fähigkeiten, die die Sinne 
und der Geist sind. Sie müssen als unbeständig, dukkha und anattā verstanden 
werden. Wenn sie nicht so verstanden werden, wie sie sind, kann man keine 
Erleuchtung erlangen. Wir lesen in der Gruppierten Sammlung (SN 48.26, In 
den Strom eingetreten): 

„Mönche, es gibt sechs Fähigkeiten. Welche sechs? Die Fähigkeit des 
Auges, des Ohrs, der Nase, der Zunge, des Körpers und des Geistes. Ein 
edler Schüler versteht bei diesen sechs Fähigkeiten wahrhaftig den 
Ursprung, das Enden, die Befriedigung, den Nachteil und das Entrinnen. 
Einen solchen edlen Schüler nennt man einen, der in den Strom einge-
treten ist (sotāpanna), der nicht mehr in der Unterwelt130 wiederge-
boren werden muss und der für das Erwachen bestimmt ist.“  

Außerdem gibt es fünf Fähigkeiten, die manchmal als „spirituelle Fähigkeiten“ 
bezeichnet werden. Es handelt sich dabei um sobhana cetasikas (schöne Geis-
tesfaktoren), die in den „zur Erleuchtung gehörenden Dingen“ (bodhipakkiya 
dhammas) enthalten sind und die zur Erlangung der Erleuchtung entwickelt 
werden sollten. Sie sind: Glaube oder Vertrauen (saddhā), Energie (viriya), 
Achtsamkeit (sati), Konzentration (samādhi) und Verständnis (paññā). Sie kon-
trollieren die begleitenden dhammas und das Geist-gezeugte rūpa, sie bedin-
gen sie mittels der Fähigkeits-Bedingung. Unter diesen fünf cetasikas können 
Energie und Konzentration akusala oder sobhana sein, die anderen drei sind 
immer sobhana, aber als Faktoren der Erleuchtung sind sie alle sobhana. Die 
fünf spirituellen Fähigkeiten bedingen die mahākusala cittas, mahāvipāka 
cittas und mahākiriya cittas, die sie begleiten, und auch Geist-gezeugtes rūpa 
durch die Fähigkeits-Bedingung. 

Wenn die fünf spirituellen Fähigkeiten in Samatha entwickelt werden, führen 
sie zur Erlangung von jhāna. Wenn jemand Geschick in jhāna angesammelt hat, 
können verschiedene Stufen von rūpa-jhāna und arūpa-jhāna erlangt werden. 
Die fünf spirituellen Fähigkeiten bedingen die rūpāvacara cittas und arūpā-
vacara cittas durch die Fähigkeits-Bedingung. Sie bedingen auch rūpa, das von 
diesen cittas erzeugt wird, außer im Fall von arūpāvacara vipāka citta. Arūpā-
vacara vipāka citta erzeugt kein rūpa, da es in den arūpa-brahma-Ebenen 
entsteht, wo es kein rūpa gibt. 

 
130 Hölle, oder Höllenebenen. Die Existenz in einer Höllenebene ist nicht ewig, daher verwendet 

der Übersetzer „purgatory“. [Deutsch „Fegefeuer“; hier mit „Unterwelt“ übersetzt.] 



130 

Die fünf spirituellen Fähigkeiten werden auch in Vipassanā entwickelt. Sie über-
winden ihre Gegensätze. Der Glaube oder das Vertrauen in die Heilsamkeit 
überwindet den Mangel an Vertrauen. Heilsamkeit kann nicht entwickelt wer-
den, wenn wir ihren Nutzen nicht sehen. Wir mögen glauben, dass wir den 
Nachteil des Ärgers sehen, aber in den verschiedenen Situationen des täglichen 
Lebens sind wir nachlässig. Bevor wir es merken, haben wir wütende Worte 
gesprochen, und in solchen Momenten sehen wir den Nachteil von akusala 
nicht, wir haben kein Vertrauen in kusala. Kusala kann allmählich entwickelt 
werden; es kann angesammelt werden, so dass es mehr Bedingungen für sein 
Entstehen gibt. Energie, die heilsam ist, überwindet Trägheit. Das Buch der 
Analyse (Vibhaṅga; Kap. 5, 123, 124) erklärt zur Fähigkeit der Energie: 

„Was ist dabei die kontrollierende Fähigkeit der Energie? Das, was die 
Erweckung der geistigen Energie ist, das Mühen, die Anstrengung, das 
Streben, die Bemühung, der Eifer, die Ausdauer, die Kraft, die Stabilität, 
das unbeugsame Streben, der nicht nachlassende Wunsch, die nicht 
nachlassende Aufgabe, der feste Griff nach der Aufgabe, die Energie, die 
kontrollierende Fähigkeit der Energie, die Kraft der Energie. Dies wird 
die kontrollierende Fähigkeit der Energie genannt.“ 

Es gibt kein Selbst, das Energie einsetzt, Energie ist ein cetasika, eine Fähigkeit, 
die aufgrund ihrer geeigneten Bedingungen entsteht. Energie ist „das Nicht-
Aufgeben der Aufgabe“. Wenn man Einsicht entwickelt, bedeutet Energie, die 
Aufgabe nicht aufzugeben, achtsam auf nāma und rūpa zu sein, nicht davor 
zurückzuschrecken ihre Eigenschaften immer und immer wieder zu betrachten. 
Die Fähigkeit der Energie bewahrt einen davor, den Mut zu verlieren, auch 
wenn man nicht viel Ergebnis sieht. Wir können nicht sofort spektakuläre 
Ergebnisse erwarten. Die Fähigkeit von sati überwindet die Nachlässigkeit von 
kusala, einschließlich der Nachlässigkeit, das richtige Verständnis von nāma 
und rūpa zu entwickeln. Konzentration überwindet die Ablenkung. Bei der 
Entwicklung von Einsicht bringt sie das citta dazu, sich auf die Wirklichkeit zu 
konzentrieren, die im gegenwärtigen Moment erscheint. Man sollte sich nicht 
dazu zwingen, sich auf irgendeine Wirklichkeit zu konzentrieren, denn dann 
klammert man sich zwangsläufig an ein Konzept des Selbst, das sich kon-
zentriert. Die Konzentration erfüllt ihre Funktion bereits, wenn sie zusammen 
mit rechtem Verständnis auftritt. Die Fähigkeit von paññā überwindet die Un-
wissenheit über die vier edlen Wahrheiten. Die fünf spirituellen Fähigkeiten 
müssen gemeinsam entwickelt werden, damit die vier edlen Wahrheiten ver-
wirklicht werden können. 

Diese Fähigkeiten werden sich nicht allein durch das Vertrauen in den Lehrer 
entwickeln, sondern man muss sie selbst entwickeln. Wir lesen in der Grup-



131 

pierten Sammlung (SN 48.44, Am Osttor), dass der Buddha, während er in 
Sāvatthī am Osttor weilte, Sāriputta fragte: 

„Sāriputta, glaubst du daran, dass die Fähigkeit des Vertrauens, die 
Fähigkeit der Energie, die Fähigkeit der Achtsamkeit, die Fähigkeit der 
Versenkung und die Fähigkeit der Weisheit, wenn sie entwickelt und 
gemehrt werden, in der Unsterblichkeit gipfeln, zur Unsterblichkeit füh-
ren und in der Unsterblichkeit enden?“ 

Die „Unsterblichkeit“ ist nibbāna. Wir lesen, dass Sāriputta antwortete: 

„Herr, in diesem Fall stütze ich mich nicht auf Glauben an die Be-
hauptung des Buddha, dass die Fähigkeit des Vertrauens, die Fähigkeit 
der Energie, die Fähigkeit der Achtsamkeit, die Fähigkeit der Versen-
kung und die Fähigkeit der Weisheit, wenn sie entwickelt und gemehrt 
werden, in der Unsterblichkeit gipfeln, zur Unsterblichkeit führen und in 
der Unsterblichkeit enden.  

Da sind die, die das nicht mit Weisheit erkannt oder gesehen oder 
verstanden oder verwirklicht oder erfahren haben. Diese können sich 
bei dieser Sache auf Glauben stützen.  

Aber da sind die, die das mit Weisheit erkannt, gesehen, verstanden, 
verwirklicht und erfahren haben. Diese haben bei dieser Sache keinen 
Zweifel und keine Unsicherheit.  

Ich habe das mit Weisheit erkannt, gesehen, verstanden, verwirklicht 
und erfahren. Ich habe keinen Zweifel und keine Unsicherheit, dass die 
Fähigkeit des Vertrauens, die Fähigkeit der Energie, die Fähigkeit der 
Achtsamkeit, die Fähigkeit der Versenkung und die Fähigkeit der Weis-
heit, wenn sie entwickelt und gemehrt werden, in der Unsterblichkeit 
gipfeln, zur Unsterblichkeit führen und in der Unsterblichkeit enden.“ 

Dann lesen wir, dass der Buddha den Worten Sāriputtas zustimmte. 

Im gleichen Abschnitt der Gruppierten Sammlung (SN 48.50, In Āpaṇa) lesen 
wir, dass der Buddha, während er bei den Angas weilte, Sāriputta fragte: 

„Sāriputta, würde ein edler Schüler, der hinsichtlich des Klargewor-
denen (Tathāgata) sicher und zuversichtlich ist, irgendeinen Zweifel 
oder eine Unsicherheit über den Klargewordenen oder seine Anleitung 
haben?“ 

Sāriputta sagte, dass der edle Schüler, der vollkommenen Glauben an den 
Tathāgata hat, keinen Zweifel an dem Tathāgata oder seiner Lehre haben kann 



132 

und dass er die kontrollierenden Fähigkeiten des Glaubens, der Energie, der 
Achtsamkeit, der Konzentration und der Einsicht entwickelt. Wir lesen, dass er 
über die kontrollierende Fähigkeit der Einsicht sagte: 

„Von einem vertrauensvollen, energischen und achtsamen edlen Schü-
ler, dessen Geist im Samādhi versunken ist, kann man erwarten, dass er 
verstehen wird: ‚Das Umherwandern hat keinen bekannten Anfang. Ein 
Anfangspunkt für das Umherstreifen und Umherwandern der Lebe-
wesen, die von Unwissenheit eingehüllt und von Verlangen gefesselt 
sind, ist nicht gefunden. Doch wenn diese dunkle Masse der Unwissen-
heit schwindet und restlos aufhört – dieser Zustand ist friedvoll und 
erlesen: nämlich das Beruhigen aller Vorgänge, das Loslassen aller 
Bindungen, das Auflösen des Verlangens, das Schwinden, Aufhören, 
Erlöschen.‘ Denn seine edle Weisheit ist seine Fähigkeit der Weisheit. 

Wenn ein edler Schüler wieder und wieder probiert hat, wenn er sich 
wieder und wieder erinnert hat, wenn er wieder und wieder Versen-
kung erlangt hat und wieder und wieder mit Weisheit verstanden hat, 
wird er zuversichtlich sein: ‚Früher habe ich von diesen Dingen gehört. 
Aber jetzt habe ich sie unmittelbar in der Meditation erfahren und sehe 
sie mit durchdringender Weisheit.‘ Denn sein Vertrauen ist seine Fähig-
keit des Vertrauens.“ 

Dann lesen wir, dass der Buddha den Worten Sāriputtas zustimmte. 

Es kann sein, dass wir feststellen, dass die fünf spirituellen Fähigkeiten noch 
schwach sind, und der Grund dafür ist, dass sie auch in der Vergangenheit 
schwach waren, sie wurden nicht ausreichend angesammelt. Wenn wir dem 
Dhamma weiter zuhören und über das Gehörte nachdenken, können sich die 
fünf spirituellen Fähigkeiten entwickeln. Sie führen zum Erleben des „Tod-
losen“, des nibbāna, aber wir wissen nicht, in welchem Leben das geschehen 
wird. Es ist sinnlos, Verlangen nach Erleuchtung zu haben, denn Verlangen 
wirkt der Entwicklung von Verständnis entgegen. Wir sollten uns nur auf un-
sere Aufgabe im gegenwärtigen Moment beschränken: mehr Verständnis für 
die Wirklichkeit zu entwickeln, die sich uns gerade zeigt. 

Es gibt drei Fähigkeiten, die lokuttara paññā sind. Sie kontrollieren die Reinheit 
des Verstehens im Moment der Erleuchtung und sie bedingen die begleitenden 
dhammas durch die zusammenentstehende Fähigkeits-Bedingung. Die erste ist 
die Fähigkeit des Gedankens „Das noch Unerkannte werde ich erkennen“ (an-
aññātañ-ñassāmī't'indriya) und dies ist die lokuttara paññā, die das magga 
citta (lokuttara kusala citta) des sotāpanna begleitet, der die erste Stufe der 
Erleuchtung erlangt. Es gibt vier Stufen der Erleuchtung: die Stufe des sotā-



133 

panna (Strom-Eingetretener), des Einmal-Wiederkehrers, des Nicht-Wieder-
kehrers und des Arahat. Der sotāpanna erfährt, was vorher nicht bekannt war, 
nibbāna. Lokuttara paññā ist bedingt durch die sobhana cetasikas, die sich von 
Leben zu Leben angesammelt haben. Diese cetasikas, die im saṅkhāra-
kkhandha enthalten sind (dem khandha der Geistesformationen, bestehend 
aus allen cetasikas außer Gefühl und Erinnerung, saññā), unterstützen sich 
gegenseitig und bilden zusammen die Bedingungen für das Erreichen der 
Erleuchtung. Es ist ermutigend zu wissen, dass alle guten Eigenschaften wie 
Großzügigkeit, Geduld und Freundlichkeit, alle Vollkommenheiten131, die zu-
sammen mit rechtem Verstehen entwickelt werden, niemals verloren gehen. 
Sie müssen Leben für Leben weiterentwickelt werden und können so die 
Voraussetzungen für die spätere Realisierung der vier edlen Wahrheiten bil-
den. Wenn Erleuchtung erlangt ist, tilgt das lokuttara magga citta die Geistes-
befleckungen und erfährt nibbāna. 

Die zweite Fähigkeit, die lokuttara paññā ist, ist das „höchste Wissen“ 
(aññindriya). Es begleitet das phala citta (Fruchtbewusstsein, lokuttara vipāka 
citta) des sotāpanna, das magga und phala citta des sakadāgāmī (Einmal-
Wiederkehrer, der die zweite Stufe der Erleuchtung verwirklicht hat) und des 
anāgāmī (Nicht-Wiederkehrer, der die dritte Stufe der Erleuchtung verwirklicht 
hat) und auch das magga citta des Arahat. 

Die dritte Fähigkeit, die lokuttara paññā ist, ist die „Fähigkeit des das Höchste 
Wissen Besitzenden“ (aññātāvindriya), das mit dem phala citta des Arahat 
entsteht. 

Diese drei Fähigkeiten, die lokuttara sind, bedingen die lokuttara cittas und 
cetasikas, die sie begleiten, durch die Fähigkeits-Bedingung132. Wenn die dritte 
lokuttara-Fähigkeit entsteht, gibt es nichts weiter zu verwirklichen, alle Geis-
tesbefleckungen sind ausgelöscht worden. 

Wenn die Eigenschaften der bedingten dhammas noch nicht vollständig er-
kannt sind, kann nibbāna nicht verwirklicht werden. Die fünf spirituellen Fähig-
keiten müssen während unzähliger Leben entwickelt werden, damit schließlich 
die drei Fähigkeiten, die lokuttara sind, entstehen können.  

 
131 Der Bodhisatta entwickelte die Vollkommenheiten während Äonen mit dem Ziel, ein Buddha zu 

werden. Es sind die folgenden heilsamen Eigenschaften: Freigebigkeit, Sittlichkeit, Entsagung, 
Weisheit, Energie, Geduld, Wahrhaftigkeit, Entschlossenheit, liebende Güte und Gleichmut. 

132 Wirklichkeiten können unter verschiedenen Aspekten betrachtet werden; sie sind auf unter-
schiedliche Weise eine Bedingung für andere Wirklichkeiten. Wenn lokuttara paññā unter dem 
Aspekt der Fähigkeit, als Fähigkeits-Bedingung, betrachtet wird, gibt es drei Arten. Lokuttara 
paññā ist auch eine Bedingung als Pfadfaktor. 



134 

  

        



135 

15. Jhāna-Bedingung 
 
Das Wort jhāna wurde als von jhāyati abgeleitet erklärt, also. von „kontem-
plieren“, d.h. genau über ein Objekt nachdenken. Oder jhāyati kann auch 
„brennen“ bedeuten (von einem anderen Wortstamm, jhāpana, Visuddhi-
magga Kap. IV, 150), da die Jhāna-Faktoren, die entwickelt werden, die 
„Hindernisse“ (akusala cetasikas) wegbrennen133. 

Bei der Entfaltung von Samatha müssen bestimmte cetasikas entwickelt wer-
den, damit jhāna, Vertiefung, erlangt werden kann (Visuddhimagga Kap. IV). Es 
sind die folgenden fünf cetasikas: 

− Gedankenfassung (vitakka) 

− Diskursives Denken (vicāra) 

− Verzückung oder Interesse (pīti) 

− Glücksgefühl (sukha) 

− Konzentration (samādhi) 

Diese cetasikas sind sobhana (schöne) cetasikas. Als Jhāna-Faktoren helfen sie 
dem citta, sich in das Meditationsobjekt des jhāna zu vertiefen. Sie müssen 
zusammen mit paññā entwickelt werden, die weiß, wie man Ruhe entwickelt, 
damit Vertiefung erlangt werden kann. Wenn jhāna citta entsteht, gibt es keine 
Sinneseindrücke mehr und es gibt eine vorübergehende Freiheit von Geistes-
befleckungen. Jhāna citta ist von einer höheren Bewusstseins-Ebene als kāmā-
vacara citta, dem citta der Sinnessphäre. 

Der Begriff jhāna in der Jhāna-Bedingung wird in einem weiteren Sinn ver-
wendet als jhāna, das in Samatha durch die Jhāna-Faktoren entwickelt wird, 
die die oben erwähnten sobhana cetasikas sind. Die Jhāna-Faktoren, die Jhāna-
Bedingung für das sie begleitende citta sind, sind nicht nur die sobhana ceta-
sikas, die in Samatha entwickelt werden; sie entstehen mit cittas, die kusala, 
akusala, vipāka oder kiriya sind. Die Jhāna-Faktoren im Sinne der Jhāna-Be-
dingung helfen dem citta und den anderen cetasikas, die sie begleiten, fest auf 
das Objekt fixiert zu sein, das erfahren wird. Ohne die Hilfe der Jhāna-Faktoren 
können weder gute noch schlechte Taten ausgeführt werden. 

 
133 Die Atthasālinī (Darlegung der Bedeutung, Teil II, Kap. 5.1, 167) verwendet in Bezug auf die 

Kontemplation des Objekts den Begriff upanijjhāna und erklärt dies als zweierlei: als genaues 
Untersuchen des Objekts, welches die Meditationsobjekte von Samatha sind; und als genaues 
Untersuchen der Merkmale von Unbeständigkeit, dukkha und anattā. Einsicht, Pfad und Frucht 
werden als „charakteristisch untersuchendes jhāna“ bezeichnet. 



136 

Die Dhammasaṅgaṇī erwähnt im „zusammenfassenden Abschnitt“ Jhāna-Fak-
toren, die nicht nur mit den mahākusala cittas entstehen, die von paññā be-
gleitet werden, sondern auch solche, die mit den nicht von paññā begleiteten 
mahākusala cittas (ñāṇa-vippayutta) entstehen, sowie solche, die mit jedem 
der akusala cittas entstehen134. 

Wir lesen im Paṭṭhāna (Kusalattika, Kap. 7 Pañhāvāra, 17, 4.), dass akusala 
Jhāna-Faktoren mit ihren verbundenen Gruppen (den anderen nāmakkhan-
dhas135) durch Jhāna-Bedingungen verbunden sind. 

Es gibt sieben Jhāna-Faktoren, die Jhāna-Bedingungen sind, und diese enthal-
ten die fünf oben erwähnten Arten von cetasikas, aber in diesem Fall sind es 
nicht nur sobhana cetasikas, die mit sobhana citta entstehen. Zusammen-
gefasst sind sie: 

− Gedankenfassung (vitakka) 

− Diskursives Denken (vicāra) 

− Verzückung oder Interesse (pīti) 

− angenehmes Gefühl (sukha) 

− unangenehmes Gefühl (domanassa) 

− indifferentes Gefühl (upekkhā) 

− Konzentration (samādhi) 

In dieser Klassifizierung wird das angenehme Gefühl, das unangenehme Gefühl 
und das indifferente Gefühl genannt. Unangenehmes Gefühl, domanassa, ist 
immer akusala. Abgesehen von domanassa können die anderen Jhāna-Fakto-
ren mit cittas entstehen, die kusala, akusala, vipāka oder kiriya sind. Die fünf 
Paare der Sinneswahrnehmungen (Sehen usw.) sind nicht durch Jhāna-Fakto-
ren bedingt. Die Jhāna-Faktoren unterstützen das citta jeweils auf ihre eigene 
Weise, so dass es fest auf ein Objekt fixiert werden kann. 

Vitakka, Gedankenfassung, „berührt“ das Objekt, das erfahren wird, es führt 
das citta zum Objekt hin (Visuddhimagga Kap. IV, 142). Wenn vitakka akusala 
ist, ist es falsches Denken. Vicāra, diskursives Denken, hat die Eigenschaft des 
„fortgesetzten Drucks“ auf das Objekt, es hält das citta „verankert“ (Visuddhi-
magga Kap. IV, 142). Vitakka und vicāra begleiten alle cittas der Sinnessphäre, 
mit Ausnahme der Sinneswahrnehmungen, und sie bedingen das citta durch 
die Jhāna-Bedingung, so dass es fest auf dem Objekt, das es erlebt, verankert 
ist. Pīti, Verzückung, Interesse oder Begeisterung, interessiert sich für das 
Objekt, sie „erfrischt“ das citta und die cetasikas (Visuddhimagga Kap. IV, 143). 

 
134 Siehe Ziffer 147 a und Ziffer 397 a. 
135 Das citta und die cetasikas, die zusammen mit ihnen entstehen. 



137 

Bei cittas der Sinnessphäre, kāmāvacara cittas, entsteht pīti mit allen cittas, 
die von angenehmen Gefühlen begleitet sind. Wenn sie akusala ist, begleitet 
sie das lobhamūla citta und bedingt es durch die Jhāna-Bedingung. Sukha ist in 
diesem Zusammenhang dasselbe wie somanassa, angenehmes Gefühl. Sukha 
bedingt das citta, das es begleitet, durch die Jhāna-Bedingung. Domanassa, 
unangenehmes Gefühl, kann nur das dosamūla citta begleiten, das in Aversion 
wurzelnde citta, und es hilft dem akusala citta auf unheilsame Weise auf das 
Objekt fixiert zu sein. Upekkhā, indifferentes Gefühl, das kusala, akusala, 
vipāka oder kiriya sein kann, bedingt das citta, das es begleitet, durch die 
Jhāna-Bedingung. Samādhi, Konzentration, ist das cetasika der Einspitzigkeit 
(ekaggatā). Sie hat die Funktion, sich auf ein Objekt zu fokussieren, begleitet 
jedes citta und kann kusala, akusala, vipāka oder kiriya sein. Sie bewirkt, dass 
das citta auf das Objekt, das es erlebt, konzentriert ist. Wenn samādhi akusala 
ist, ist es falsche Konzentration, micchā-samādhi, und begleitet von sobhana 
citta ist es rechte Konzentration, sammā-samādhi. 

Die Jhāna-Faktoren bedingen das citta und die cetasikas, die sie begleiten, und 
Geist-gezeugtes rūpa durch die Jhāna-Bedingung und auch im Moment der 
Wiedergeburt bedingen sie die verbundenen dhammas und kamma-gezeugtes 
rūpa durch die Jhāna-Bedingung (Paṭṭhāna, Kusalattika, Kap. 7 Pañhāvāra, 17, 
3., 5., 7.). 

Der Subkommentar zum Khandha-Vibhaṅga (Buch der Analyse I) erklärt die 
Rolle der Jhāna-Faktoren in Bezug auf Geist-gezeugtes rūpa136. In diesem Sub-
kommentar werden die Jhāna-Faktoren „Kraftspender“ (bala-dāyaka) ge-
nannt, sie sind verstärkende Faktoren, die dem citta und den begleitenden 
cetasikas helfen, auf ein Objekt fixiert zu sein. Die Jhāna-Faktoren vitakka und 
vicāra spielen eine besondere Rolle, wenn das citta sprachliche Äußerung her-
vorbringt. Wissen wir, ob kusala vitakka oder akusala vitakka die sprachliche 
Äußerung bedingt? Wenn unser Ziel nicht dāna (Großzügigkeit), sīla (Sittlich-
keit) oder bhāvanā (geistige Entwicklung) ist, sprechen wir mit akusala citta, 
und das geschieht immer wieder. Wenn citta einen Gesichtsausdruck der 
Freude erzeugt, oder wenn wir lächeln, spielt der Jhāna-Faktor sukha seine 
spezifische Rolle, der Jhāna-Faktor pīti (Verzückung) „erfrischt“ citta. Tatsäch-
lich bedingen alle begleitenden Jhāna-Faktoren das citta, die verbundenen 
cetasikas und das citta-gezeugte rūpa durch Jhāna-Bedingungen. Wenn je-
mand eine unheilsame Tat begeht, wie z.B. Töten, wird das dosamūla citta, das 
in Aversion wurzelnde citta, durch akusala Jhāna-Faktoren mittels der Jhāna-

 
136 Siehe „Abhidhamma Studien“, IV, Geistige Bestandteile, 3, Vertiefungsglieder, vom Ehrw. 

Nyanaponika. 



138 

Bedingung bedingt. Es wird begleitet von akusala vitakka, dem Denken an das 
Objekt mit Gewalt, von vicāra, der Beschäftigung mit dem Objekt auf eine 
unheilsame Weise, von unangenehmen Gefühlen und von Konzentration, die 
das citta fest auf das Objekt fixiert. Das akusala citta, die begleitenden ceta-
sikas und auch das Geist-gezeugte rūpa werden durch akusala Jhāna-Faktoren, 
„Kraftspender“ oder verstärkende Faktoren, mittels der Jhāna-Bedingung be-
dingt. Wenn wir eine großzügige Tat vollbringen, werden das kusala citta und 
die begleitenden cetasikas und auch das Geist-gezeugte rūpa durch sobhana 
Jhāna-Faktoren mittels der Jhāna-Bedingung bedingt. Diese dhammas sind 
auch durch Wurzel-Bedingungen, durch Fähigkeits-Bedingungen und durch 
verschiedene andere Bedingungen bedingt. Wie wir also gesehen haben, wir-
ken die Jhāna-Faktoren nicht nur, während man Samatha kultiviert, sondern 
sie sind Bedingungen, die immer wieder im täglichen Leben wirken, ganz gleich, 
ob wir heilsame oder unheilsame Handlungen ausüben. 

Der Visuddhimagga (Kap. IV) erwähnt fünf Jhāna-Faktoren, in diesem Fall 
sobhana cetasikas, die in Samatha entwickelt werden sollen, um jhāna zu 
erlangen. Wie wir gesehen haben, sind dies: Gedankenfassung (vitakka), 
diskursives Denken (vicāra), Verzückung oder Interesse (pīti), Glücksgefühl 
(sukha) und Konzentration (samādhi). 

Paññā, rechtes Verständnis, ist unabdingbar, um den Weg zur Entwicklung von 
Ruhe mit einem geeigneten Meditationsobjekt zu kennen und die Eigen-
schaften dieser besonderen Jhāna-Faktoren zu kennen. Paññā sollte genau 
wissen, wann kusala citta auftaucht und wann akusala citta. Es gibt vierzig 
Meditationsobjekte für Samatha und es hängt vom Einzelnen ab, welches 
Objekt als Mittel zur Entwicklung von Ruhe geeignet ist (Visuddhimagga Kap. 
IV- X). 

Die sobhana Jhāna-Faktoren haben jeweils ihre eigene Funktion bei der Hem-
mung der Hindernisse, so dass Ruhe entwickelt werden kann. Die Hindernisse 
sind: sinnliches Verlangen (kāmacchanda), Übelwollen (vyāpāda), Trägheit und 
Mattheit (thīna-middha), Aufgeregtheit und Gewissensunruhe (uddhacca-
kukkucca) und Zweifel (vicikicchā). 

Vitakka, Gedankenfassung, „berührt“ das Meditationsobjekt und denkt auf die 
rechte Weise darüber nach. Vicāra, diskursives Denken, hält das citta auf dem 
Meditationsobjekt „verankert“, überprüft es immer und immer wieder, so dass 
das citta auf dem Meditationsobjekt fixiert bleibt. Vitakka hemmt die Hinder-
nisse von Trägheit und Mattheit und vicāra hemmt das Hindernis des Zweifels. 
Pīti, Enthusiasmus, interessiert sich für das Meditationsobjekt, so dass man sich 
nicht damit langweilt. Pīti hemmt das Hindernis Übelwollen. Sukha, das in 



139 

Samatha entwickelt wird, ist ein Glücksgefühl bezüglich des Meditations-
objekts. Es hemmt die Hindernisse Aufgeregtheit und Gewissensunruhe 
(uddhacca und kukkucca). 

Die in Samatha entwickelte Konzentration, samādhi, ist die rechte Konzentra-
tion auf das Meditationsobjekt. Sie hemmt das Hindernis sinnliches Verlangen 
(kāmacchandha). Wenn die Ruhe wächst, entwickelt sich auch samādhi. Kon-
zentration kann micchā-samādhi, falsche Konzentration, sein, oder sammā-
samādhi, rechte Konzentration. Ohne paññā, die genau weiß, wann kusala 
citta entsteht und wann akusala citta, kann falsche Konzentration für richtige 
Konzentration gehalten werden. Jemand könnte fälschlicherweise glauben, 
dass Ruhe entsteht, wenn er einfach nur dasitzt und zum Beispiel lange auf eine 
kasiṇa (Scheibe) schaut, die zu den Samatha-Meditationsobjekten gehört. Statt 
wahrer Ruhe, die heilsam ist, ist Anhaftung an Ruhe da. 

Für die Entwicklung von Ruhe ist nicht nur ein intellektuelles Verständnis der 
Jhāna-Faktoren erforderlich, sondern auch ein rechtes Verständnis, das ihre 
unterschiedlichen Eigenschaften genau erkennt, wenn sie auftreten. Wenn 
man die Schwierigkeit, jhāna zu entwickeln, unterschätzt, wird zwangsläufig 
falsche Konzentration entstehen. Es ist schwierig, zwischen verschiedenen 
Jhāna-Faktoren wie vitakka und vicāra zu unterscheiden. Während wir denken, 
erfüllen vitakka und vicāra ihre Funktionen, sie entstehen gemeinsam; aber 
erkennen wir ihre unterschiedlichen Eigenschaften? Kennen wir die Eigen-
schaft von pīti, Verzückung, und können wir sie von sukha, Glücksgefühl, unter-
scheiden? Wenn wir für uns selbst herausfinden, wie schwierig es ist, zwischen 
diesen Jhāna-Faktoren zu unterscheiden, werden wir verstehen, dass ein hoher 
Grad von paññā für die Entwicklung der Jhāna-Faktoren, die für das Erreichen 
der verschiedenen Stufen von jhāna notwendig sind, unerlässlich ist. Wenn 
jemand die erste Stufe von rūpa-jhāna137 erlangt hat, wird das rūpāvacara 
kusala citta von allen fünf Jhāna-Faktoren begleitet und diese bedingen das 
citta durch Jhāna-Bedingungen. Nachdem man aus dem jhāna ausgetreten ist, 
muss man die Jhāna-Faktoren mit Achtsamkeit und rechtem Verständnis über-
prüfen (Visuddhimagga Kap. IV, 155). Auch in Samatha sind Achtsamkeit und 
rechtes Verständnis erforderlich, aber das Ziel ist nicht, wie in Vipassanā, die 
Wirklichkeiten als Nicht-Selbst zu erkennen. Das Ziel von Samatha ist die 
vorübergehende Unterdrückung der Anhaftung an Sinnesobjekte. Die Jhāna-
Faktoren werden nach und nach aufgegeben, wenn höhere Stufen von jhāna 
erreicht werden. Es ist ein hoher Grad von paññā erforderlich, der erkennt, wie 

 
137 Feinstoffliches jhāna. Die Meditationsobjekte von rūpa-jhāna sind noch von Materie abhängig, 

während die Meditationsobjekte von arūpa-jhāna, des immateriellen jhāna, es nicht sind. 



140 

man die gröberen Jhāna-Faktoren aufgibt, so dass höhere Stufen von jhāna, die 
verfeinerter und ruhiger sind, erreicht werden können. Am Anfang sind vi-
takka, Gedankenfassung, und vicāra, diskursives Denken, noch notwendig, um 
sich in das Meditationsobjekt zu vertiefen, aber wenn sich Ruhe entwickelt, 
können diese noch groben Faktoren aufgegeben werden. Wenn höhere Stufen 
erreicht werden, können pīti, Verzückung, und Glücksgefühl, sukha, nach und 
nach aufgegeben werden. 

Auf der höchsten Stufe von rūpa-jhāna ist nur noch der Jhāna-Faktor samādhi 
vorhanden und das begleitende Gefühl ist indifferentes Gefühl, upekkhā. Auf 
dieser Stufe ist die Ruhe von höherem Grad und das jhāna citta wird dann von 
upekkhā begleitet, das subtiler ist als sukha, angenehmes Gefühl. 

Die arūpāvacara cittas (von arūpa-jhāna, immateriellem jhāna) werden eben-
falls vom Jhāna-Faktor samādhi begleitet, und das verbundene Gefühl ist in-
differentes Gefühl. 

Sobhana Jhāna-Faktoren bedingen jedes kusala citta, auch das kusala citta, das 
Vipassanā durch die Jhāna-Bedingung entwickelt. In Vipassanā ist das Ziel nicht 
die Unterdrückung der Hindernisse, wie es in Samatha der Fall ist. Manche 
Menschen denken, dass die Hindernisse erst unterdrückt werden müssen, 
bevor es zu einem rechten Verständnis von nāma und rūpa kommen kann. In 
Vipassanā wird jedoch rechtes Verständnis für jede erscheinende Wirklichkeit 
entwickelt, auch wenn diese Wirklichkeit ein „Hindernis“ ist. Wenn sie er-
scheint, tut sie das, weil sie bedingt ist. Alle bedingten Wirklichkeiten müssen 
so erkannt werden, wie sie sind, als Nicht-Selbst. Im Moment des rechten Ver-
ständnisses der Eigenschaft eines Hindernisses, wie z.B. Verlangen oder Übel-
wollen, ist das citta ein kusala citta und in diesem Moment entsteht kein 
Hindernis. 

Es gibt keine Regel, dass Samatha entwickelt werden muss, bevor Vipassanā 
entwickelt werden kann. Manche Menschen entwickeln Samatha, andere 
nicht, und das hängt von Bedingungen ab. Die Menschen werden mit unter-
schiedlichen Neigungen, unterschiedlichen Talenten, unterschiedlichen Mög-
lichkeiten geboren. Unser Leben ist eine ununterbrochene Reihe von cittas, 
und so können sich Neigungen von einem Moment zum nächsten Moment 
ansammeln. Das bhavaṅga citta, das auf das paṭisandhi citta folgt, wird von 
diesem citta durch die Angrenzungs-Bedingung, anantara-paccaya, bedingt, 
und jedes folgende citta wird durch das vorhergehende durch Angrenzung 
bedingt. Cittas sind durch viele verschiedene Faktoren bedingt; es gibt kein 
Selbst, das die entstehenden cittas abändern könnte. 



141 

Lokuttara cittas sind durch sobhana Jhāna-Faktoren mittels der Jhāna-Bedin-
gung bedingt. Die Jhāna-Faktoren sind in den „zur Erleuchtung gehörenden 
Dingen“138 enthalten, die ihre Funktionen erfüllen, damit Erleuchtung erlangt 
werden kann. Das magga citta (lokuttara kusala citta) tilgt Geistesbefleckun-
gen entsprechend der erreichten Erleuchtungsstufe. Die Jhāna-Faktoren bewir-
ken, dass das lokuttara citta unerschütterlich und hochkonzentriert auf das 
Objekt nibbāna ist. So erscheint nibbāna dem lokuttara citta sehr deutlich und 
es herrscht ein hohes Maß an Ruhe. 

Manche Menschen, die Erleuchtung erlangen, haben Samatha entwickelt und 
jhāna erlangt, andere nicht. Für diejenigen, die bevor sie die Erleuchtung er-
langt haben kein jhāna entwickelt haben, werden die lokuttara cittas von den 
Jhāna-Faktoren begleitet, die vom gleichen Grad wie die der ersten Stufe des 
jhāna sind. Diese cittas erfahren nibbāna mit der vollen Konzentration vom 
Grad der ersten Stufe von jhāna. 

Für diejenigen, die in jhāna geübt sind und auch Einsicht entwickeln, kann 
jhāna citta das Objekt der Einsicht sein; jhāna ist dann die Grundlage der 
Einsicht. Auf diese Weise können sie sich von der Vorstellung lösen, dass jhāna 
citta das Selbst ist. Wir lesen in der Gruppierten Sammlung (SN 28.1, Die erste 
Vertiefung) über ein Gespräch zwischen Sāriputta und Ānanda. Ānanda sagte 
zu Sāriputta: 

„Heiter sind deine Gesichtszüge, Bruder Sāriputta, rein und lauter ist die 
Farbe deines Antlitzes! In welcher geistigen Weilung weilte wohl heute 
der Ehrwürdige Sāriputta“? 

„Abgeschieden von den Begierden, abgeschieden von den unheilsamen 
Dingen weilte ich da, o Bruder, im Besitz der mit Gedankenfassen und 
Überlegen verbundenen, in Abgeschiedenheit geborenen, von Entzü-
cken und Glücksgefühl begleiteten ersten Vertiefung. Doch nicht, o 
Bruder, war mir so zumute: ‚Ich bin in die erste Vertiefung eingetreten‘ 
oder ‚Ich bin einer, der in die erste Vertiefung eingetreten ist‘ oder ‚Ich 
habe mich aus der ersten Vertiefung erhoben‘“. 

„Es sind ja im Ehrwürdigen Sāriputta seit langem die Dünkel-Neigungen 
des Ich und Mein ausgerottet! Daher ist dem Ehrwürdigen Sāriputta 
nicht so zumute: ‚Ich bin in die erste Vertiefung eingetreten‘ oder ‚Ich 

 
138 Bodhipakkhiya dhammas, heilsame Qualitäten, die für die Erlangung der Erleuchtung entwickelt 

werden sollten. 



142 

bin einer, der in die erste Vertiefung eingetreten ist‘ oder ‚Ich habe mich 
aus der ersten Vertiefung erhoben‘“! 

In den folgenden Sutten lesen wir, dass Sāriputta weder die höheren Stufen 
des rūpa-jhāna noch die Stufen des arūpa-jhāna für ein Selbst gehalten hat. 

Für diejenigen, die jhāna beherrschen und Erleuchtung erlangen, können die 
lokuttara cittas von Jhāna-Faktoren der verschiedenen Stufen des jhāna be-
gleitet sein, je nachdem, welche Stufe des jhāna unmittelbar vor dem Erlangen 
der Erleuchtung die Grundlage für die Einsicht war. Da es fünf Stufen von jhāna 
gibt, können die acht Arten von lokuttara cittas139 von Jhāna-Faktoren der fünf 
Stufen von jhāna 140 begleitet werden, und so kann es statt acht Arten vierzig 
Arten von lokuttara cittas geben. Zum Beispiel können bei jemandem, der den 
Stromeintritt, d.h. die Erleuchtung der Stufe des sotāpanna, erlangt hat, das 
lokuttara magga citta (Pfad, lokuttara kusala citta) und das lokuttara phala 
citta (Frucht, lokuttara vipāka citta) von Jhāna-Faktoren einer der fünf Stufen 
von jhāna begleitet sein, und so kann es zehn Arten von lokuttara citta anstelle 
von zwei Arten geben. Und so verhält es sich auch mit den folgenden drei 
Stufen der Erleuchtung. Der Grad und die Menge der Jhāna-Faktoren, die ein 
citta zu einem bestimmten Zeitpunkt bedingen, sind vielfältig und hängen von 
vielen verschiedenen Bedingungen ab. 

Auf das magga citta (Pfadbewusstsein) folgt im selben Prozess unmittelbar sein 
Resultat, das phala citta (Fruchtbewusstsein), und dann, nachdem dieser Pro-
zess vorbei ist, entstehen andere Arten von citta, die nicht lokuttara, sondern 
lokiya (weltlich) sind. Für diejenigen jedoch, die jhāna beherrschen, jhāna als 
Grundlage ihrer Einsicht haben und mit lokuttara jhāna cittas Erleuchtung 
erlangt haben, können phala cittas, die nibbāna erfahren, während ihres 
Lebens viele Male wieder entstehen. Dies ist für diejenigen nicht möglich, die 
Erleuchtung erlangt haben, aber nicht geübt in jhāna waren und jhāna nicht als 
Grundlage ihrer Einsicht hatten. Jedoch werden für alle, die Erleuchtung er-
langt haben, die Geistesbefleckungen schrittweise getilgt, abhängig von der 
Stufe der Erleuchtung, die man erlangt hat. 

Damit jhāna erlangt werden kann, ist ein hohes Maß an paññā für die Ent-
wicklung der Jhāna-Faktoren erforderlich. Die Schüler des Buddha, die dazu in 
der Lage waren, hatten bereits in vielen Leben eine hohe Fertigkeit in Samatha 

 
139 Auf jeder der vier Stufen der Erleuchtung entsteht eine Art von lokuttara kusala citta und eine 

Art von lokuttara vipāka citta. 
140 Siehe mein „Abhidhamma im Alltag“, Kap. 23. Was die vier Stufen des arūpa-jhāna betrifft, so 

werden sie von samādhi und upekkhā, indifferentem Gefühl, begleitet, genau wie die rūpa-
jhāna cittas der fünften Stufe. 



143 

erworben. Anstatt uns etwas zu wünschen, das wir nicht erreichen können, 
sollten wir unsere Aufmerksamkeit auf das richten, was wir in diesem Augen-
blick tun können. Wir können rechtes Verständnis für die Wirklichkeiten ent-
wickeln, die bereits aufgrund ihrer eigenen Bedingungen entstanden sind. 
Diese Art von Verständnis führt zur Auslöschung von Geistesbefleckungen, und 
das ist das Ziel der Lehren des Buddha. 

  



144 

  

        



145 

16. Pfad-Bedingung 
 
Bei der Pfad-Bedingung, magga-paccaya, sind die bedingenden dhammas 
(paccayas) die Pfadfaktoren genannten cetasikas und diese stehen durch die 
Pfad-Bedingung, magga-paccaya, in Beziehung zu den mit ihnen zusammen-
entstehenden dhammas, den bedingten dhammas (paccayupanna dhammas). 
Die Pfadfaktoren, die Pfad-Bedingungen sind, sind nicht nur die Faktoren des 
edlen achtfachen Pfades, der zur Erleuchtung führt, sondern der Begriff Pfad-
faktor muss hier in weiterem Sinn verstanden werden. Pfadfaktoren können 
akusala cetasikas sein, die den falschen Pfad darstellen, oder sie können sobha-
na cetasikas sein, die den rechten Pfad ausmachen. 

Die Pfadfaktoren, die akusala cetasikas sind, unterstützen das akusala citta 
und die anderen begleitenden cetasikas, um als ein Pfad zu fungieren, der nach 
unten führt, zu einer unglücklichen Wiedergeburt. Die akusala Pfadfaktoren 
unterstützen das akusala citta, das sie begleiten, zum Beispiel beim Töten oder 
Stehlen. 

Die Pfadfaktoren, die sobhana cetasikas sind, unterstützen das kusala citta und 
die anderen begleitenden cetasikas, um als Pfad zu fungieren, der zu einer 
glücklichen Wiedergeburt führt. Sie unterstützen das kusala citta, das sie be-
gleiten, zum Beispiel beim Ausüben von dāna, beim Beachten von sīla und in 
bhāvanā. Oder sie fungieren als Bestandteile des edlen achtfachen Pfades, der 
zum Ende des Kreislaufs von Geburt und Tod führt. 

In den „Dialologues of the Buddha” (III, Nr. 33, The Recital, VIII) werden die 
Pfadfaktoren des falschen Pfades wie folgt zusammengefasst: 

„Acht falsche Faktoren des Charakters und Verhaltens, nämlich falsche 
Ansichten, Denken, Sprechen, Handeln, Lebenserwerb, Anstrengung, 
Achtsamkeit und Konzentration.“ 

Die acht Faktoren des falschen Pfades sind nicht alle cetasikas, die Pfad-Bedin-
gungen sind. Die vier Faktoren der falschen Rede, der falschen Handlung, des 
falschen Lebenserwerbs und der falschen Achtsamkeit sind nicht unter den 
akusala cetasikas zu finden, die bedingende Faktoren für die Pfad-Bedingung 
sind. Falsche Rede, falsches Handeln und falscher Lebenserwerb sind keine 
spezifischen cetasikas; sie umfassen verschiedene unheilsame Handlungen, die 
durch akusala cetanā, unheilsame Absicht, motiviert sind, die das akusala citta 
begleitet. Falsche Achtsamkeit ist keine Pfad-Bedingung; das cetasika Achtsam-
keit, sati, kann nur sobhana citta begleiten, sie kann nicht akusala sein. Falsche 



146 

Achtsamkeit ist eine Beschreibung des Mangels an Achtsamkeit, des Mangels 
an Aufmerksamkeit für kusala, für lobha. 

Die anderen vier Faktoren des falschen Pfades sind die akusala cetasikas der 
falschen Ansicht, des falschen Denkens, der falschen Anstrengung und der 
falschen Konzentration. Diese cetasikas sind bedingende Faktoren der Pfad-
Bedingung. Wir lesen im Paṭṭhāna (Kusalattika, Kap. 7 Pañhāvāra, 18, 4.), dass 
die akusala Pfadfaktoren mittels der Pfad-Bedingung das akusala citta, das sie 
begleiten, bedingen. Der Text besagt: 

„Ein unheilsames Phänomen steht mit einem [anderen] unheilsamen 
Phänomen durch die Pfad-Bedingung in Beziehung: Unheilsame Pfad-
Faktoren stehen mit den mit ihnen verbundenen Gruppen141 durch die 
Pfad-Bedingung in Beziehung.“ 

Falsche Ansicht (micchā-diṭṭhi) ist ein akusala cetasika, das mit vier Arten von 
lobhamūla citta entsteht142. Man hat eine falsche Ansicht über kamma und 
vipāka, wenn man glaubt, dass gute und schlechte Taten nicht ihre entspre-
chenden Wirkungen hervorbringen. Es ist eine falsche Ansicht, Wirklichkeiten 
für dauerhaft oder für das „Selbst“ zu halten. Eine falsche Ansicht bedingt eine 
falsche Dhamma-Praxis, sie bedingt, dass man den falschen Weg für den rich-
tigen Weg hält. Dies geschieht zum Beispiel, wenn jemand glaubt, dass er sich 
akusala nicht bewusst sein bräuchte, dass akusala unterdrückt werden muss, 
bevor Vipassanā entwickelt werden kann. Durch das Verständnis, dass akusala 
citta durch zahlreiche Faktoren bedingt ist, von denen einige aus der Vergan-
genheit stammen und andere aus der Gegenwart, können wir daran erinnert 
werden, uns akusala bewusst zu machen, um es als bedingtes nāma zu er-
kennen, nicht als Selbst. 

Wenn jemand eine falsche Praxis lehrt, bedingt die falsche Ansicht durch die 
Pfad-Bedingung das rūpa der sprachlichen Äußerung. Im Paṭṭhāna (im selben 
Kapitel, Absatz 18, 5.) heißt es im Abschnitt über akusala dhamma, der kam-
misch neutrale dhammas bedingt, dass akusala Pfadfaktoren durch die Pfad-
Bedingung Geist-gezeugtes rūpa bedingen. Wie wir gesehen haben, ist ein 
kammisch neutraler dhamma, avyākata dhamma, weder kusala noch akusala; 
er umfasst vipāka citta, kiriya citta und rūpa. In der folgenden Definition be-
zieht sich kammisch neutraler dhamma auf rūpa. Wir lesen: 

 
141 Die akusala cetasikas, die Faktoren des falschen Pfades sind, sind im khandha der Geistes-

formationen enthalten (saṅkhārakkhandha, der alle cetasikas außer Gefühl und saññā, Erinne-
rung oder Wahrnehmung, umfasst). Die verbundenen khandhas sind das akusala citta und die 
anderen cetasikas, die sie begleiten. 

142 Siehe Anhang 2. 



147 

„Ein unheilsames Phänomen steht mit einem kammisch neutralen 
Phänomen durch die Pfad-Bedingung in Beziehung: Unheilsame Pfad-
Faktoren stehen mit Geist-gezeugter Materie durch die Pfad-Bedingung 
in Beziehung.“ 

Falsches Denken (micchā-saṅkappa) ist das cetasika vitakka, das Denken, das 
das Objekt „berührt“, damit citta es erkennen kann. Dieser Faktor bedingt das 
akusala citta und die begleitenden cetasikas durch die Pfad-Bedingung. 

Falsche Anstrengung (micchā-vāyāma) ist das cetasika viriya, das akusala ist. 
Es stärkt und unterstützt die begleitenden dhammas mittels der Pfad-Bedin-
gung, so dass sie ihre Funktionen auf unheilsame Weise ausüben können.  

Falsche Konzentration (micchā-samādhi) ist das cetasika ekaggatā, welches 
das akusala citta und die begleitenden dhammas durch die Pfad-Bedingung so 
bedingt, dass es sich auf eine unheilsame Weise auf das Objekt konzentriert. 

Die Faktoren des falschen Pfades erfüllen jeweils ihre eigene Funktion, da sie 
das citta, die cetasikas und das Geist-gezeugte rūpa durch die Pfad-Bedingung 
bedingen. Die Faktoren des falschen Pfades unterstützen durch die Pfad-Bedin-
gung das citta und die anderen begleitenden cetasikas dabei, sich in falscher 
Rede, falscher Handlung und falschem Lebenserwerb zu engagieren. Wenn wir 
verleumden, bedingen die Faktoren des falschen Pfades die sprachliche Äuße-
rung durch die Pfad-Bedingung. Wir können uns leicht dem Müßiggang hinge-
ben und das mag nicht schädlich erscheinen. Jedoch kann eine Art von akusala 
zu anderen Arten von akusala führen, und zwar durch die natürliche, entschei-
dende Unterstützungs-Bedingung, pakatūpanissaya paccaya, wie wir gesehen 
haben143. Jeder Grad von akusala ist gefährlich. Das Studium der Faktoren des 
falschen Pfades kann uns daran erinnern, zu erkennen, wenn wir uns auf dem 
falschen Pfad befinden, der nach unten führt. 

Man kann falsche Anstrengung für rechte Anstrengung und falsche Konzen-
tration für rechte Konzentration halten. Man kann zum Beispiel sehr stark 
versuchen, sich auf ein bestimmtes Objekt wie den Atem zu konzentrieren, 
ohne richtig zu verstehen, was der Atem ist: ein rūpa, das ein berührbares 
Objekt ist, bedingt durch citta. Oder man mag denken, dass man versuchen 
sollte, sich auf rūpas des Körpers zu konzentrieren und dass man auf diese 
Weise das Entstehen und Vergehen von Wirklichkeiten erfahren kann. Die Ent-
wicklung des achtfachen Pfades ist die Entwicklung des rechten Verständnisses 
für jede Wirklichkeit, die aufgrund von Bedingungen erscheint. Wenn man 
bestimmte Wirklichkeiten als Objekte des Gewahrseins auswählt oder wenn 

 
143 Siehe Kapitel 9. 



148 

man versucht, sich auf bestimmte Techniken zu konzentrieren, um die Ent-
wicklung der Einsicht zu beschleunigen, befindet man sich auf dem falschen 
Weg. 

Die Faktoren des rechten Pfades sind die folgenden sobhana cetasikas: 

− rechte Ansicht (sammā-diṭṭhi) 

− rechtes Denken (sammā-saṅkappa) 

− rechte Rede (sammā-vācā) 

− rechtes Handeln (sammā-kammanta) 

− rechter Lebenserwerb (sammā-ājīva) 

− rechte Anstrengung (sammā-vāyāma) 

− rechte Achtsamkeit (sammā-sati) 

− rechte Konzentration (sammā-samādhi) 

Wir lesen im Paṭṭhāna (Kusalattika, Kap. 7 Pañhāvāra, 18, 1.-3.), dass die Pfad-
faktoren, die kusala sind, mittels der Pfad-Bedingung das citta und die anderen 
begleitenden cetasikas bedingen. Durch die Pfad-Bedingung bedingen sie auch 
Geist-gezeugtes rūpa, das ein kammisch neutraler dhamma ist (weder kusala 
noch akusala). Das Paṭṭhāna erklärt dies unter den folgenden drei Über-
schriften: kusala dhamma bedingt (andere) kusala dhammas, kusala dhamma 
bedingt kammisch neutralen dhamma (nämlich rūpa, erzeugt durch citta), 
kusala dhamma bedingt (andere) kusala dhammas und kammisch neutralen 
dhamma (rūpa, erzeugt durch citta): 

„(1.) Ein heilsames Phänomen steht mit einem [anderen] heilsamen 
Phänomen durch die Pfad-Bedingung in Beziehung: Heilsame Pfadfak-
toren stehen mit den mit ihnen verbundenen Gruppen durch die Pfad-
Bedingung in Beziehung.  

(2.) Ein heilsames Phänomen steht mit einem kammisch neutralen 
Phänomen durch die Pfad-Bedingung in Beziehung: Heilsame Pfadfak-
toren stehen mit Geist-gezeugter Materie durch die Pfad-Bedingung in 
Beziehung.  

(3.) Ein heilsames Phänomen steht mit einem heilsamen Phänomen und 
einem kammisch neutralen Phänomen durch die Pfad-Bedingung in Be-
ziehung: Heilsame Pfadfaktoren stehen mit den mit ihnen verbundenen 
Gruppen und auch mit Geist-gezeugter Materie durch die Pfad-Bedin-
gung in Beziehung.“ 

Die Faktoren des rechten Pfades sind sobhana cetasikas, die durch die Pfad-
Bedingung sobhana citta bedingen. Sie bedingen also sahetuka cittas (cittas 



149 

mit Wurzeln). Im gleichen Abschnitt des Paṭṭhāna (18, 7.) lesen wir, dass sie 
durch die Pfad-Bedingung mahāvipāka cittas (resultierende, kammisch neu-
trale cittas) und mahākiriya cittas (funktionale, kammisch neutrale cittas) 
bedingen: 

„Resultierende, kammisch neutrale Pfadfaktoren und funktionale, 
kammisch neutrale Pfadfaktoren stehen mit den mit ihnen verbunde-
nen Gruppen und auch mit Geist-gezeugter Materie durch die Pfad-
Bedingung in Beziehung.“ 

Die sobhana Pfadfaktoren bedingen mittels der Pfad-Bedingung rūpāvacara 
cittas und arūpāvacara cittas, die kusala vipāka und kiriya sind. Sie bedingen 
auch lokuttara cittas durch die Pfad-Bedingung144. 

Nicht alle Pfadfaktoren treten bei jeder Art von sobhana citta auf. Einige Arten 
von sobhana citta werden von paññā begleitet und andere nicht. So kann man 
beispielsweise Taten der Großzügigkeit mit oder ohne rechtes Verständnis aus-
führen. Wenn kusala citta ohne rechtes Verständnis entsteht, ist es nicht durch 
den Pfadfaktor sammā-diṭṭhi bedingt. Das Ausführen von heilsamen Handlun-
gen ohne die Entwicklung von rechtem Verständnis von nāma und rūpa kann 
zu einer glücklichen Wiedergeburt führen, aber es führt nicht zur Auslöschung 
der falschen Ansicht eines Selbst und der anderen Geistesbefleckungen und 
somit nicht zur Freiheit von Wiedergeburt. 

Der Pfadfaktor sammā-diṭṭhi kann viele Grade haben. Er kann intellektuelles 
Verständnis von kusala und akusala und deren Resultaten sein, er kann paññā 
sein, die kusala direkt als kusala und akusala als akusala versteht, oder er kann 
rechtes Verständnis von nāma und rūpa als Nicht-Selbst sein. Nur das rechte 
Verständnis der wahren Natur von nāma und rūpa führt zur Loslösung von der 
falschen Ansicht eines „Selbst“ sowie von allen Wirklichkeiten, zur Freiheit vom 
Kreislauf von Geburt und Tod. Wenn der edle achtfache Pfad entwickelt wird, 
der zum Ende der Wiedergeburt führt, ist das Objekt von paññā ein nāma oder 
rūpa, das im gegenwärtigen Moment erscheint. Durch Achtsamkeit auf die 
Wirklichkeiten, die in unserem täglichen Leben erscheinen, kann sammā-diṭṭhi 
des achtfachen Pfades dazu führen, sie als das zu sehen, was sie sind, als Nicht-
Selbst.  

Sammā-saṅkappa, rechtes Denken, ist das cetasika vitakka, das sobhana ist. Es 
hilft jedem kusala citta, das auf Heilsamkeit bedacht ist, es „berührt“ das 
Objekt der Heilsamkeit. Es bedingt das sobhana citta durch die Pfad-Bedin-
gung. Wenn rechtes Denken ein Faktor des edlen achtfachen Pfades ist, muss 

 
144 Siehe Kapitel 9. 



150 

es rechtes Verstehen, paññā, begleiten. Rechtes Denken „berührt“ das nāma 
oder rūpa, das erscheint, so dass paññā es verstehen kann, wie es ist. Wie wir 
gesehen haben (in Kapitel 15), fungiert dieses cetasika auch als Jhāna-Bedin-
gung für die begleitenden dhammas. Eine Wirklichkeit kann andere Wirklich-
keiten auf mehr als eine Weise bedingen. 

Es gibt drei cetasikas, die sīla sind, nämlich: rechte Rede, rechtes Handeln und 
rechter Lebenserwerb. Sie sind eigentlich die drei Enthaltungen oder virati 
cetasikas, die da sind: 

Enthaltung von falscher Rede (vacīduccarita virati) 
Enthaltung von falscher Handlung (kāyaduccarita virati) 
Enthaltung von falschem Lebenserwerb (ājīvaduccarita virati) 

Je nach Gelegenheit kann eine von ihnen kusala citta begleiten. Sie begleiten 
nicht jedes kusala citta. Während wir uns falscher Handlungen oder Reden 
enthalten, kann es Bewusstheit und rechtes Verständnis von nāma und rūpa 
geben. Paññā kann erkennen, dass das cetasika, das sich von akusala enthält, 
Nicht-Selbst ist, dass es aufgrund passender Bedingungen entsteht. 

Von den drei Enthaltungen, die die cittas der Sinnessphäre, die kāmāvacara 
cittas, begleiten, entsteht nur eines zu einer bestimmten Zeit. Wenn Enthal-
tung von falscher Rede aufkommt, kann es nicht gleichzeitig Enthaltung von 
falscher Handlung geben. Wenn jedoch lokuttara citta entsteht, begleiten alle 
drei Enthaltungen das lokuttara citta und dann ist nibbāna das Objekt. Die 
Enthaltungen, die lokuttara sind, sind die rechte Rede, die rechte Handlung und 
der rechte Lebenserwerb des überweltlichen achtfachen Pfades. Sie erfüllen 
ihre Funktion als Pfadfaktoren, indem sie die Bedingungen für falsche Rede, 
falsches Handeln und falschen Lebenserwerb auslöschen. So unterscheidet sich 
das Objekt der Enthaltungen, die lokuttara sind, vom Objekt der Enthaltungen, 
die cittas der Sinnessphäre begleiten. Das Pfadbewusstsein, magga citta, 
löscht die Tendenzen zu schlechtem Verhalten auf den Stufen der Erleuchtung 
nach und nach aus. Sowohl das magga citta (Pfadbewusstsein) als auch das 
phala citta (Fruchtbewusstsein), das das Resultat des magga citta ist und ihm 
im gleichen Prozess unmittelbar folgt, werden von allen drei Enthaltungen 
begleitet. Rechtes Handeln, rechte Rede und rechter Lebenserwerb begleiten 
das mahākiriya citta des Arahat nicht. Er hat alles akusala ausgelöscht und 
daher gibt es für ihn keine Notwendigkeit, sich von akusala zu enthalten. 
Ebenso wenig begleiten die drei Enthaltungen das jhāna citta, da das jhāna 
citta fern von Sinneseindrücken ist und es daher keine Gelegenheit gibt, sich 
von den mit den Sinneseindrücken einhergehenden Geistesbefleckungen zu 
enthalten. 



151 

Sammā-vāyāma oder rechte Anstrengung ist ein weiterer Faktor des rechten 
Pfades. Er ist das cetasika viriya (Energie oder Anstrengung), das die begleiten-
den dhammas stärkt und unterstützt, so dass sie auf kusala bedacht sind. Wenn 
viriya das rechte Verständnis des edlen achtfachen Pfades begleitet, ist es die 
Energie und der Mut, sich der nāma und rūpa beharrlich bewusst zu sein, die 
nacheinander durch die sechs Tore in Erscheinung treten. Im Moment der 
Achtsamkeit auf nāma und rūpa ist rechte Anstrengung bereits aufgrund von 
Bedingungen entstanden und erfüllt ihre Funktion; wir brauchen nicht daran 
zu denken uns anzustrengen. Wenn wir meinen: „Ich kann mich anstrengen, 
ich kann mich bemühen“, in der Vorstellung eines Selbst, das dies tun kann, ist 
akusala citta entstanden mit der Anhaftung das Ziel zu erreichen. Falsche An-
strengung kann entstehen, ohne dass wir sie bemerken. Wenn rechte Anstren-
gung mit rechtem Verständnis einhergeht, unterstützt sie die anderen Fakto-
ren des achtfachen Pfades, aber wir sollten uns daran erinnern, dass sie auf-
grund ihrer eigenen Bedingungen entsteht, dass sie Nicht-Selbst ist. 

Wir lesen in der Angereihten Sammlung (AN 3.49 Gründe der Anstrengung): 

„Aus drei Gründen, ihr Mönche, hat man sich anzustrengen. Aus 
welchen dreien? 

Um die unaufgestiegenen üblen, unheilsamen Geisteszustände nicht 
aufsteigen zu lassen, deshalb hat man sich anzustrengen; 

um die unaufgestiegenen heilsamen Geisteszustände aufsteigen zu 
lassen, deshalb hat man sich anzustrengen; 

um die aufgestiegenen körperlichen Leiden, die schmerzhaften, hefti-
gen, stechenden, peinigenden, unliebsamen, unangenehmen, lebens-
gefährlichen zu ertragen, deshalb hat man sich anzustrengen. 

Wenn aber, ihr Mönche, ein Mönch sich in dieser Weise anstrengt, so 
heißt man ihn eifrig, weise, achtsam und befähigt, dem Leiden ein 
völliges Ende zu machen.“ 

Dieses Sutta erinnert uns daran, dass rechte Anstrengung von rechtem Ver-
ständnis begleitet sein muss, damit alle bedingenden Faktoren, die zum Ende 
von dukkha führen, entwickelt werden können. Krankheit und Schmerz werden 
zwangsläufig auftreten, weil wir geboren sind; wir können unseren Körper 
nicht kontrollieren. Auch in solchen Momenten kann rechtes Verständnis 
entwickelt werden. Dann erfüllt rechte Anstrengung ihre Funktion, die verbun-
denen dhammas zu unterstützen. 



152 

Sammā-sati, rechte Achtsamkeit, ist das Nicht-Vergessen dessen, was heilsam 
ist. Achtsamkeit entsteht mit jedem sobhana citta. Es gibt Achtsamkeit auf den 
Ebenen von dāna, sīla und bhāvanā. Wenn sati entsteht, ist das eine Bedin-
gung, um den Wert von kusala und den Nachteil von akusala zu erkennen. Wir 
haben vielleicht eine Abneigung gegen die Worte und das Verhalten eines 
anderen und sind im Begriff, zu antworten. Aber wenn Achtsamkeit aufkommt 
und wir sehen, dass Aversion hässlich ist, können wir davon absehen, unan-
genehme Worte zu sagen. In einem solchen Moment nehmen wir Rücksicht auf 
die Gefühle der anderen Person und denken nicht an uns selbst. 

Auf der Stufe von satipaṭṭhāna ist sati rechte Achtsamkeit gegenüber dem 
nāma oder rūpa, das in Erscheinung tritt, so dass Verständnis für diese Wirk-
lichkeit als Nicht-Selbst entwickelt werden kann. Achtsamkeit ist nicht von 
Dauer, sie entsteht nur für einen Moment, aber sie kann angesammelt werden. 
Achtsamkeit und rechtes Verständnis können nicht ohne geeignete Bedin-
gungen entstehen: das Hören der Lehren, wie sie vom rechten Dhamma-
Freund erklärt werden, das Nachdenken über das Gehörte und die Anwendung 
im täglichen Leben. Außerdem sind alle heilsamen Qualitäten, die zusammen 
mit satipaṭṭhāna entwickelt werden, unterstützende Bedingungen für paññā. 
Wenn wir lernen, weniger selbstsüchtig zu sein und Freundlichkeit, Rücksicht-
nahme und Geduld zu entwickeln, unterstützen diese Qualitäten paññā dabei, 
sich von der Vorstellung des Selbst zu lösen. Sati, die das rechte Verständnis 
des achtfachen Pfades begleitet, ist ein Faktor des edlen achtfachen Pfades. 

Sammā-samādhi, rechte Konzentration, ist ein weiterer Pfadfaktor, der das 
sobhana citta begleitet. Kusala citta, das auf dāna, sīla oder bhāvanā gerichtet 
ist, wird von rechter Konzentration begleitet, die das citta und die begleitenden 
cetasikas dazu bringt, sich in heilsamer Weise auf ein Objekt zu konzentrieren. 
Rechte Konzentration als Faktor des edlen achtfachen Pfades muss das rechte 
Verständnis des achtfachen Pfades begleiten. 

In der Gruppierten Sammlung (SN 45.28, Konzentration) lesen wir, dass der 
Buddha, während er in Sāvatthī war, zu den Mönchen sagte145: 

„Bhikkhus, ich werde euch die edle rechte Konzentration mit ihren 
Stützen und Begleitfaktoren lehren. Hört zu... 

Und was, Bhikkhus, ist edle Konzentration mit ihren Stützen und 
Begleitfaktoren? Es gibt... rechte Ansicht... rechte Achtsamkeit. Die 
Einspitzigkeit des Geistes, ausgestattet mit diesen sieben Faktoren, wird 

 
145 Ich habe die Übersetzung des Ehrwürdigen Bodhi verwendet [Anm. d. Übers.: Diese wurde hier 

direkt ins Deutsche übersetzt]  



153 

edle rechte Konzentration „mit ihren Stützen” und auch „mit ihren 
Begleitfaktoren” genannt.” 

Wenn paññā die wahre Natur des nāma oder rūpa erkennt, das erscheint, hilft 
die rechte Konzentration dem citta und den begleitenden cetasikas, dieses 
Objekt zu erkennen. Wie wir gesehen haben, bedingt rechte Konzentration das 
sobhana citta und die begleitenden cetasikas auch mittels der Jhāna-Be-
dingung. 

Wenn rechtes Verständnis von nāma und rūpa entwickelt wird, entwickeln sich 
auch die anderen Pfadfaktoren zusammen mit dem rechten Verständnis. 
Manche Menschen glauben, dass man zuerst sīla und Samatha entwickeln 
sollte, bevor man Vipassanā, rechtes Verständnis von nāma und rūpa, ent-
wickelt. Alle Arten von Heilsamem sind nützlich und können zusammen mit 
rechtem Verständnis entwickelt werden. Es gibt jedoch keine bestimmte 
Reihenfolge, nach der die verschiedenen Arten von kusala entwickelt werden 
sollten. Welche Art von kusala citta zu einem bestimmten Zeitpunkt entsteht, 
hängt von den Ansammlungen des Individuums, von natürlichen, entscheiden-
den Unterstützungs-Bedingungen und anderen Bedingungen ab. Wenn rechtes 
Verständnis des achtfachen Pfades entsteht, ist das in diesem Moment erfah-
rene Objekt ein nāma oder rūpa, das erscheint. 

Paññā des achtfachen Pfades entwickelt sich ganz allmählich im Laufe unzäh-
liger Leben. Wenn wir die Wirklichkeiten, die im täglichen Leben erscheinen, 
betrachten und beginnen, achtsam mit ihnen umzugehen, entwickelt sich das 
rechte Verständnis von nāma und rūpa. Durch die Entwicklung des achtfachen 
Pfades kann schließlich Erleuchtung erlangt werden und Geistesbefleckungen 
können Stufe für Stufe ausgelöscht werden. Die Pfadfaktoren des edlen acht-
fachen Pfades führen zur Befreiung aus dem Kreislauf von Geburt und Tod. 
Wenn die letzte Stufe der Erleuchtung, die Stufe des Arahats, verwirklicht ist, 
sind alle Geistesbefleckungen ausgelöscht, und es wird für ihn keine Wieder-
geburt mehr geben. 

  



154 

  

        



155 

17. Drei Paare von Bedingungen 
 
Es gibt sechs Bedingungen, die drei Paare bilden, und von jedem Paar haben 
die beiden Bedingungen einander entgegengesetzte Eigenschaften. Diese Be-
dingungen ähneln zum Teil den zuvor genannten Bedingungen, aber sie stellen 
jeweils einen anderen Aspekt der Beziehungen zwischen Wirklichkeiten dar. 
Die drei Paare sind die folgenden: 

− Verbindungs-Bedingung, sampayutta-paccaya 

− Nicht-Verbindungs-Bedingung, vippayutta-paccaya 

− Anwesenheits-Bedingung, atthi-paccaya 

− Abwesenheits-Bedingung, natthi-paccaya 

− Verschwundenseins-Bedingung, vigata-paccaya 

− Nicht-Verschwundenseins-Bedingung, avigata-paccaya 

In Bezug auf die Verbindungs-Bedingung lesen wir im Paṭṭhāna (Paccaya-
niddesa, 19.): 

„Die vier immateriellen Gruppen (nāmakkhandhas) stehen untereinan-
der durch die Verbindungs-Bedingung in Beziehung.“ 

Die Verbindungs-Bedingung, sampayutta-paccaya, bezieht sich nur auf nāma, 
auf citta und die damit verbundenen cetasikas. Wir lesen im Visuddhimagga 
(Kap. XVII, 539) über diese Bedingung: 

Als ‚Verbundenseins-Bedingung‘ (sampayutta-paccaya) gelten die un-
körperlichen Dinge (Gefühl, Wahrnehmung, Geistesformationen, Be-
wusstsein), da sie sich gegenseitig dadurch unterstützen, dass sie mit-
einander verbunden sind, eine gemeinsame physische Grundlage 
haben, ein gemeinsames Objekt, gleichzeitig entstehen und gleichzeitig 
schwinden. Wie es heißt (Pacc., No 19): „Die 4 unkörperlichen Gruppen 
sind sich gegenseitig eine Bedingung im Sinne des Verbundenseins.“ 

Das Sehen zum Beispiel entsteht zusammen mit den verbundenen cetasikas 
auf derselben Grundlage, vatthu, der Grundlage des Auges; das Sehen und die 
verbundenen cetasikas erfahren das sichtbare Objekt durch das Augentor und 
fallen dann zusammen weg. Das citta und die cetasikas bedingen sich gegen-
seitig durch die Verbindungs-Bedingung, aber sie führen jeweils ihre eigene 
Funktion aus. Das Sehbewusstsein erkennt das sichtbare Objekt, es ist der 
„Chef“ beim Erkennen des Objekts. Gefühl erfährt den „Geschmack“ des 
Objekts, saññā markiert oder erkennt das Objekt wieder, und die anderen 



156 

„Universellen“146 erfüllen ihre eigenen Funktionen. Der Augensinn, der die 
Grundlage, den physischen Ursprungsort (vatthu) für das Sehen darstellt, ist 
auch das Tor (dvāra), das heißt, das Mittel, durch das citta und cetasikas das 
Objekt erfahren. Nur im Fall der fünf Sinneswahrnehmungspaare (Sehen, 
Hören usw.) sind dieselben rūpas, nämlich die fünf Sinne, sowohl Tor als auch 
Grundlage. Alle anderen cittas, abgesehen von den Sinneswahrnehmungen, 
entstehen auf der Herz-Grundlage (hadaya-vatthu). Jedes citta und seine be-
gleitenden cetasikas entstehen gemeinsam auf derselben Grundlage, erfahren 
dasselbe Objekt und vergehen gemeinsam. 

Das citta und die cetasikas, die sich durch die Verbindungs-Bedingung, sampa-
yutta-paccaya, gegenseitig bedingen, bedingen sich auch durch die Zusam-
menentstehung, sahajāta. Die Verbindungs-Bedingung ist jedoch nicht iden-
tisch mit der Zusammenentstehungs-Bedingung. Die Zusammenentstehungs-
Bedingung bezieht sich auch auf rūpas, die gemeinsam entstehen, und auf 
nāma und rūpa, die gemeinsam entstehen147. Die Verbindungs-Bedingung hin-
gegen bezieht sich nur auf nāmas, citta und cetasikas, die zusammen entste-
hen und sich gegenseitig bedingen. 

Die Verbindungs-Bedingung manifestiert sich in der engen Verbindung zwi-
schen citta und cetasikas. Obwohl in den Ebenen, in denen es fünf khandhas 
(nāma und rūpa) gibt, citta und cetasikas zusammen mit rūpa entstehen, sind 
sie nicht in der gleichen Weise mit rūpa verbunden, wie sie es untereinander 
sind. Gefühl, zum Beispiel, ist nāma, es ist eng mit citta und den anderen 
cetasikas verbunden. Wenn ein von angenehmem Gefühl begleitetes lobha-
mūla citta einen wohlklingenden Ton genießt, teilen die begleitenden cetasikas 
dasselbe Objekt, und sie sind alle von dem angenehmen Gefühl beeinflusst, 
bedingt durch die Verbindungs-Bedingung. Das citta und die begleitenden 
cetasikas sind von großer Verschiedenheit, da jedes von ihnen durch die Ver-
bindungs-Bedingung die anderen nāma-dhammas bedingt. Kusala citta, das 
von sobhana cetasikas begleitet wird, ist ganz anders als akusala citta, das von 
akusala cetasikas begleitet wird. Einige cetasikas können cittas begleiten, die 
kusala, akusala, vipāka oder kiriya sind, aber sie sind in jedem dieser Fälle von 
einer anderen Qualität. Anstrengung oder Energie (viriya), die beispielsweise 
kusala ist, wie Energie für Großzügigkeit oder für Gewahrsein in diesem Mo-
ment, ist ganz anders als Energie, die akusala ist, wie falsche Anstrengung, die 
Anhaftung begleitet. Falsche Anstrengung entsteht zum Beispiel, wenn man 

 
146 Die sieben cetasikas, die mit jedem citta entstehen, nämlich: Kontakt, Gefühl, Wahrnehmung 

(saññā), Absicht, Konzentration, Lebensfähigkeit und Aufmerksamkeit. 
147 Siehe Kapitel 6. 



157 

versucht, sich sehr stark auf bestimmte Objekte des Gewahrseins zu konzen-
trieren, um ein schnelles Ergebnis der eigenen Praxis zu erreichen. 

Bezüglich der Nicht-Verbindung-Bedingung, vippayutta-paccaya, lesen wir im 
Paṭṭhāna (Paccayaniddesa, 20.): 

„Materielle Phänomene stehen mit immateriellen Phänomenen durch 
die Nicht-Verbindungs-Bedingung in Beziehung. 

Immaterielle Phänomene stehen mit materiellen Phänomenen durch 
die Nicht-Verbindungs-Bedingung in Beziehung.“ 

Diese Bedingung ist ganz anders als die Verbindungs-Bedingung, denn sie 
bezieht sich auf rūpa, das nāma bedingt, und auf nāma, das rūpa bedingt. Die 
Natur von nāma ist völlig verschieden von der Natur von rūpa, sie können sich 
nicht durch Verbindung gegenseitig bedingen. Sie können nicht so eng mit-
einander verbunden sein wie citta und cetasikas, die beide nāma sind, die 
gemeinsam auf derselben physischen Grundlage entstehen, dasselbe Objekt 
erfahren und gemeinsam vergehen. 

Im Fall der Nicht-Verbindungs-Bedingung kann der bedingende Faktor gleich-
zeitig mit der Wirklichkeit, die er bedingt, entstehen, er kann vor ihr entstehen 
oder er kann nach ihr entstehen. So kann die Nicht-Verbindungs-Bedingung 
zusammenentstehend, vorherentstehend oder nachherentstehend sein. Bei 
der zusammenentstehenden Nicht-Verbindungs-Bedingung entsteht citta-
gezeugtes rūpa, wie z.B. die sprachliche Äußerung, zusammen mit dem citta, 
bedingt durch die Zusammenentstehungs-Bedingung und auch durch die zu-
sammenentstehende Nicht-Verbindungs-Bedingung. Obwohl das citta und das 
von ihm hervorgebrachte rūpa gemeinsam entstehen, sind sie von unter-
schiedlicher Natur und daher nicht verbunden. 

Im Fall der vorherentstehenden Nicht-Verbindungs-Bedingung müssen die be-
dingenden Faktoren, nämlich die Sinnesgrundlagen und die Herz-Grundlage, 
vor dem bedingten dhamma, dem von ihnen abhängigen citta, entstehen; sie 
bedingen also das citta durch die vorherentstehende Nicht-Verbindungs-
Bedingung. Wie wir gesehen haben, entsteht die Herz-Grundlage im ersten 
Moment des Lebens zur gleichen Zeit wie das paṭisandhi citta148; sie ist durch 
das citta mittels der zusammenentstehenden Nicht-Verbindungs-Bedingung 

 
148 Die Herz-Grundlage und das paṭisandhi citta werden beide gleichzeitig durch kamma erzeugt. 

Siehe Kap. 6. 



158 

bedingt. Während des Lebens jedoch entsteht die Herz-Grundlage vor dem 
citta, das von ihr abhängt149. 

Wenn wir Schmerz empfinden, können wir daran erinnert werden, dass die 
Körper-Grundlage (Körpersinn) ein rūpa ist, das nicht mit dem schmerzhaften 
Gefühl verbunden ist, welches nāma ist; die Körper-Grundlage bedingt das 
schmerzhafte Gefühl durch eine vorherentstehende Nicht-Verbindungs-Bedin-
gung. Wenn nāma und rūpa nicht voneinander unterschieden werden, haften 
wir an einem „Ganzen“ aus Geist und Körper an, wir halten es für „mein“ oder 
„Selbst“ und es scheint beständig. Wir denken immer wieder an „meinen 
empfindsamen Körper“ und „mein schmerzhaftes Gefühl“. Die Körper-Grund-
lage, die die Grundlage für das Körperbewusstsein und das damit einher-
gehende schmerzhafte Gefühl ist, ist nur ein verschwindend kleines rūpa, das 
auftaucht und wieder verschwindet. Auch das schmerzhafte Gefühl ist nicht 
von Dauer, es vergeht sofort. Wenn wir also an unser schmerzhaftes Gefühl 
denken, ist es bereits verschwunden. Durch satipaṭṭhāna kann man lernen, die 
Eigenschaft von nāma von der Eigenschaft von rūpa zu unterscheiden, und 
dann werden wir weniger dazu neigen an ein Selbst zu denken, das Schmerz 
fühlt. 

Wir lesen in der Gruppierten Sammlung (SN 52.10, Schwer krank): 

„Zu einer Zeit weilte der Ehrwürdige Anuruddho bei Sāvatthī im Dunklen 
Walde, krank, leidend, von schwerer Krankheit befallen. Da begaben 
sich einige Mönche zum Ehrwürdigen Anuruddho und sprachen: 

‚In welchem Verweilen weilt der Ehrwürdige Anuruddho, dass die auf-
gestiegenen körperlichen Schmerzgefühle sein Herz nicht verstören 
können‘? 

‚Mit einem Herzen verweilend, das, o Brüder, in den vier Pfeilern der 
Achtsamkeit fest gegründet ist, können aufgestiegene körperliche 
Schmerzgefühle das Herz nicht verstören. In welchen vier? Da weile ich 
so, dass ich beim Körper über den Körper wache, bei den Gefühlen über 
die Gefühle, beim Herzen über das Herz, bei den Erscheinungen über 
die Erscheinungen, unermüdlich, klar bewusst, achtsam, nach Verwin-
dung weltlichen Begehrens und Trübsinns. Mit einem Herzen verwei-
lend, das, o Brüder, in den vier Pfeilern der Achtsamkeit fest gegründet 

 
149 Die rūpas der fünf Sinnesobjekte müssen vor dem citta entstehen, das von ihnen abhängt. Sie 

sind externe Objekte, die vom citta erkannt werden, und die Beziehung zwischen dem Objekt 
und dem citta ist nicht die einer Nicht-Verbindungs-Bedingung. Daher sind sie nicht in der 
vorherentstehenden Nicht-Verbindungs-Bedingung enthalten. Siehe U Nārada, Guide to 
Conditional Relations, Kap. II, 20 c, Base-Prenascence-Dissociation. 



159 

ist, können aufgestiegene körperliche Schmerzgefühle das Herz nicht 
verstören‘.“ 

Im Fall der nachherentstehenden Nicht-Verbindungs-Bedingung entsteht der 
bedingte dhamma nach dem bedingenden dhamma. Wir haben im Abschnitt 
über die Nachherentstehungs-Bedingung, pacchājāta paccaya (Kap. 10), gese-
hen, dass das citta die rūpas des Körpers festigt, die vor ihm entstanden und 
noch nicht weggefallen sind. Das citta bedingt diese rūpas auch durch die 
nachherentstehende Nicht-Verbindungs-Bedingung. Das citta, das die rūpas 
des Körpers auf diese Weise bedingt, ist von diesen rūpas gänzlich verschieden, 
es ist mit rūpa „nicht verbunden“. 

Das zweite Paar ist die Anwesenheits-Bedingung, atthi-paccaya, und die 
Abwesenheits-Bedingung, natthi-paccaya. Bei der Anwesenheits-Bedingung, 
atthi-paccaya, festigt der bedingende dhamma den bedingten dhamma durch 
seine Anwesenheit. Der dhamma, der einen anderen dhamma auf diese Weise 
bedingt, kann zur gleichen Zeit wie der bedingte dhamma entstehen, er kann 
davor oder danach entstehen. 

Bei der zusammenentstehenden Anwesenheits-Bedingung stehen dieselben 
bedingenden dhammas und bedingten dhammas wie in der Zusammenent-
stehungs-Bedingung, sahajāta-paccaya, in Beziehung. Wie wir (in Kap. 6) gese-
hen haben, bedingen die dhammas, die das gleichzeitige Entstehen anderer 
dhammas verursachen, diese durch die Zusammenentstehungs-Bedingung. 

Die folgenden dhammas sind durch die Zusammenentstehungs-Bedingung und 
durch die zusammenentstehende Anwesenheits-Bedingung miteinander ver-
bunden: citta und cetasikas, die zusammen entstehen; die vier Großen Ele-
mente; das Wiedergeburtsbewusstsein und die Herz-Grundlage150. 

Darüber hinaus gibt es dhammas, die andere dhammas durch die Zusammen-
entstehungs-Bedingung und durch die zusammenentstehende Anwesenheits-
Bedingung bedingen, ohne dass sie wechselseitig in Beziehung stehen. Dies ist 
der Fall bei den folgenden dhammas, die Zusammenentstehungs-Bedingung 
und zusammenentstehende Anwesenheits-Bedingung für die dhammas sind, 
die sie bedingen: das Wiedergeburtsbewusstsein für die in diesem Moment 
kamma-gezeugten rūpas außer der Herz-Grundlage151; das citta für das rūpa, 

 
150 Wenn die bedingenden dhammas und die bedingten dhammas wechselseitig voneinander 

abhängen, sind sie nicht nur durch die Zusammenentstehungs-Bedingung, sondern auch durch 
die Gegenseitigkeits-Bedingung, aññamañña, miteinander verbunden (siehe Kap. 6). 

151 Im Fall der menschlichen Geburt erzeugt kamma im Moment der Wiedergeburt drei Zehner-
gruppen von rūpa: eine mit der Herz-Grundlage, eine mit dem Körpersinn und eine mit dem 

Geschlecht. Das Wiedergeburtsbewusstsein, das zur gleichen Zeit wie diese rūpas entsteht, 



160 

das es erzeugt; die vier Großen Elemente Erde (Festigkeit), Wasser (Zusam-
menhalt), Feuer (Hitze) und Wind (Bewegung) für die „abgeleiteten rūpas“, die 
rūpas, die nicht die vier Großen Elemente sind152. 

Die zusammenentstehende Anwesenheits-Bedingung scheint mit der Zusam-
menentstehungs-Bedingung identisch zu sein. Die Lehre von der zusammen-
entstehenden Anwesenheits-Bedingung erinnert uns jedoch an die Tatsache, 
dass der dhamma, der einen anderen zusammenentstehenden dhamma be-
dingt, noch vorhanden ist, dass er noch nicht weggefallen ist. 

Was die vorherentstehende Anwesenheits-Bedingung betrifft, so bezieht sich 
diese auf die rūpas, die die Grundlagen, vatthus, sind, und die rūpas, die die 
Sinnesobjekte sind und die durch die Objekt-Bedingung das citta bedingen. Die 
rūpas, die Grundlagen und Objekte sind, bedingen das citta, nachdem sie vor 
ihm entstanden sind, daher sind sie zum citta, das sie bedingen, vorher-
entstehend153. 

Der Begriff Vorherentstehungs-Bedingung sagt nicht aus, ob eine bedingende 
Wirklichkeit noch gegenwärtig ist, wenn die durch sie bedingte Wirklichkeit 
entsteht. Die Lehre von der vorherentstehenden Anwesenheits-Bedingung 
zeigt uns, dass die bedingende Wirklichkeit, obwohl sie vorher entstanden ist, 
immer noch anwesend ist, wenn sie eine andere Wirklichkeit bedingt. Das 
sichtbare Objekt bedingt das Sehen durch die vorherentstehende Anwesen-
heits-Bedingung. Es ist vor dem Sehen entstanden, aber wenn es durch das 
Sehen erfahren wird, ist es immer noch gegenwärtig. Die anderen cittas des 
Augentor-Prozesses erfahren ebenfalls das sichtbare Objekt, das immer noch 
gegenwärtig ist. Das Sehen entsteht auf der Augen-Grundlage und wird von 
diesem rūpa durch die vorherentstehende Anwesenheits-Bedingung bedingt. 
Über die Grundlage und das Objekt zu lernen, die das Sehen bedingen, hilft 
uns, die Wahrheit von anattā, Nicht-Selbst, zu verstehen. Es gibt kein Selbst, 
das bewirken kann, dass die Augen-Grundlage und das sichtbare Objekt zum 

 
bedingt sie durch die Zusammenentstehungs-Bedingung. Das Wiedergeburtsbewusstsein und 
die Herz-Grundlage hängen gegenseitig voneinander ab, aber das gilt nicht für das Wieder-
geburtsbewusstsein und die anderen rūpas, die in diesem Moment durch kamma entstehen. 

152 In diesen Fällen gibt es keine wechselseitige Beziehung: das citta, das rūpa hervorbringt, ist für 
sein Entstehen nicht von diesem rūpa abhängig. Ebenso hängen die vier Großen Elemente in 
ihrem Entstehen nicht von den zusammenentstehenden abgeleiteten rūpas ab. 

153 Rūpa kann in seinem Entstehens-Moment das citta nicht bedingen, da es dann zu schwach ist. 
Es kann das citta nur nachdem es entstanden ist bedingen, also in den Momenten seiner 
Anwesenheit. Daher muss es vor dem citta, das es bedingt, entstehen. Rūpa dauert so lange 
wie siebzehn citta-Momente. Siehe Anhang 1 für den Prozess der cittas, die ein Sinnesobjekt 
erfahren. 



161 

richtigen Zeitpunkt, vor dem Sehen, entstehen und das Sehen bedingen, wäh-
rend sie noch anwesend sind. 

Die Anwesenheits-Bedingung kann auch nachherentstehend sein. Das citta 
festigt die rūpas des Körpers, die zuvor entstanden, aber noch nicht weg-
gefallen sind, durch die Nachherentstehungs-Bedingung154 und durch die nach-
herentstehende Anwesenheits-Bedingung. Die Lehre von der nachherentste-
henden Anwesenheits-Bedingung zeigt uns, dass das citta und die rūpas des 
Körpers, die es bedingt, beide noch gegenwärtig sind. 

Das Paṭṭhāna (Kusalattika, Kap. 7 Pañhāvāra, 21, 17.) erwähnt Nahrung und 
auch physische Lebensfähigkeit (rūpa-jīvitindriya) getrennt unter der Anwesen-
heits-Bedingung. Wir lesen: 

„Nahrung: Gegessene Nahrung steht mit diesem Körper durch die 
Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.  

Fähigkeit: Die materielle Lebensfähigkeit steht mit kamma-gezeugter 
Materie durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.“ 

Nachdem die essbare Nahrung aufgenommen wurde und den Körper durch-
drungen hat, unterstützt der darin enthaltene Nährstoff die innere Nährstoff-
essenz, die in den rūpa-Gruppen des Körpers vorhanden ist, so dass neue rūpa-
Gruppen entstehen können155. Wenn wir die Beziehung der Nahrung zum Kör-
per betrachten, hilft uns das zu sehen, dass das Leben aufgrund von Bedin-
gungen weitergehen kann. Das rūpa, die Nährstoffessenz, die in jeder Gruppe 
von rūpas des Körpers vorhanden ist, kann neue rūpas hervorbringen, aber sie 
kann dies nicht ohne die Unterstützung des Nährstoffs in der Nahrung tun. Der 
Nährstoff ist einer der vier Faktoren, die rūpas des Körpers hervorbringen 
können, die anderen sind kamma, citta und Temperatur. Die essbare Nahrung 
bedingt die rūpas des Körpers durch die Anwesenheits-Bedingung, sie unter-
stützt und festigt sie. 

Was die physische Lebensfähigkeit, rūpa-jīvitindriya, betrifft, so ist sie immer 
in den Gruppen von rūpa vorhanden, die durch kamma erzeugt werden. Sie 
kommt nicht in den Gruppen von rūpa vor, die durch citta, Hitze oder Nahrung 
erzeugt werden. Vergangenes kamma, das einer der Faktoren ist, die rūpas des 
Körpers hervorbringen, ist in diesen rūpas nicht in der gleichen Weise vor-
handen wie die anderen drei Faktoren, die rūpas des Körpers hervorbringen: 
citta, Temperatur und Ernährung. Eine Tat, die in der Vergangenheit begangen 

 
154 Siehe Kapitel 10. 
155 Die Nährstoffessenz ist einer der acht untrennbaren rūpas, die in jeder Gruppe von rūpas vor-

handen sind. 



162 

wurde, ist vergangen, aber die Absicht oder der Wille, der diese Tat motiviert 
hat, wird von Moment zu Moment angesammelt. Die Kraft des vergangenen 
kamma wird fortgesetzt, und deshalb hat kamma immer noch die Kraft, in der 
Gegenwart rūpa zu erzeugen. Da vergangenes kamma, das rūpas erzeugt, 
weggefallen und nicht mehr vorhanden ist, hat rūpa-jīvitindriya, die Lebens-
fähigkeit, eine besondere Aufgabe: Sie erhält das Leben der kamma-gezeugten 
rūpas, mit denen sie zusammen in einer Gruppe entstanden ist. Sie unterstützt 
und erhält ihr Leben, sie bringt sie nicht hervor. Sie erhält die anderen rūpas 
nicht im Moment ihres Entstehens, sondern während der Momente ihrer 
Gegenwart, bevor sie alle vergehen. Der Augensinn, zum Beispiel, wird durch 
kamma erzeugt, und deshalb muss es auch jīvitindriya zusammen mit ihm in 
der Gruppe der kamma-gezeugten rūpas geben. Dasselbe gilt für die anderen 
Sinne. 

Im Visuddhimagga (Kap. XIV, 447) lesen wir über die Lebensfähigkeit: 

„Die (physische) ‚Lebensfähigkeit‘ (jīvitindriya) hat als Merkmal, dass sie 
die gleichzeitig entstandenen körperlichen Dinge behütet156; als Wesen, 
dass sie dieselben im Gange erhält; als Äußerung, dass sie dieselben 
festigt; ihre Grundlage aber bilden die durch sie zu erhaltenden (vier) 
Elemente. Wenn nun auch das Merkmal des Behütens, Imgangehaltens 
usw. ihre Bestimmung ist, so kann die Lebensfähigkeit diese doch nur zu 
einer solchen Zeit ausüben, wo gleichzeitig entstandene Dinge da sind, 
gleichwie das Wasser nur die bereits vorhandenen Lotus- und anderen 
Blüten erhält. Auch die einzeln für sich bedingt entstandenen Dinge 
behütet sie, gleichwie die Amme das Kind. (…)“ 

Die Lebensfähigkeit nimmt wie eine „Amme“ den Platz von kamma ein, der 
„Mutter“, indem sie das Leben der durch kamma-gezeugten rūpas erhält. Die 
Lebensfähigkeit erhält das Leben der rūpas, mit denen sie zusammen in einer 
Gruppe entsteht, es festigt sie; und sie erhält die anderen rūpas, nicht im 
Moment ihres Entstehens, sondern während der Momente ihrer Anwesenheit, 
bevor sie gemeinsam vergehen. Die Lebensfähigkeit erfüllt ihre Aufgabe, die 
durch kamma-gezeugten rūpas von der Geburt bis zum Tod durch die Anwe-
senheits-Bedingung zu festigen. 

Die Lebensfähigkeit ist eine Voraussetzung, um das kamma-gezeugte rūpa von 
anderen Arten von rūpa zu unterscheiden. Wir haften am Körper an, der leben-
dig ist, wir hängen am Augen- und Ohrensinn und halten sie für das Selbst. Sie 

 
156 Die Lebensfähigkeit entsteht zusammen mit anderen rūpas in einer Gruppe und erhält diese 

rūpas aufrecht. 



163 

sind nur Elemente, die durch kamma erzeugt und durch die Lebensfähigkeit 
aufrechterhalten werden, eine Art von rūpa, und nicht das Selbst. Sie entste-
hen nur, weil es die geeigneten Bedingungen für ihr Entstehen gibt. Wenn wir 
den Augensinn oder den Ohrensinn verlieren, ist es offensichtlich, dass es keine 
Bedingungen mehr für das Entstehen dieser kamma-gezeugten rūpas gibt. 

Was die Abwesenheits-Bedingung, natthi-paccaya, betrifft, so ist diese Bedin-
gung der Angrenzungs-Bedingung, anantara-paccaya, und der Unmittelbar-
keits-Bedingung, samanantara-paccaya, ähnlich157. Das citta, das wegfällt, be-
dingt das Entstehen des nächsten durch die Angrenzungs- und Unmittelbar-
keits-Bedingung. Das nächste citta kann jedoch nur entstehen, wenn das vor-
hergehende weggefallen ist, wenn es abwesend ist. Abwesenheit bedeutet 
nicht, dass das citta nie da war; es bedeutet, dass das citta, das gerade weg-
gefallen ist, durch seine Abwesenheit das citta unterstützt, das als nächstes 
entsteht; nachdem es weggefallen ist, gibt es ohne Zwischenraum dem nächs-
ten citta die Möglichkeit zu entstehen. 

Das Paṭṭhāna (Paccayaniddesa, 22) bezieht sich auf das Entstehen und Ver-
gehen von cittas in Unmittelbarkeit; das citta mit seinen begleitenden ceta-
sikas, das gerade weggefallen ist, bedingt das folgende citta mit seinen beglei-
tenden cetasikas durch die Abwesenheits-Bedingung: 

„Gerade beendetes (samanantara-niruddhā) Bewusstsein und Geistes-
faktoren stehen mit dem gegenwärtigen Bewusstsein und dessen Geis-
tesfaktoren durch die Abwesenheits-Bedingung in Beziehung.“ 

Es entsteht und vergeht jeweils nur ein citta, aber die cittas folgen einander 
von der Geburt bis zum Tod, und auf den Tod folgt die Wiedergeburt. Der 
Kreislauf von Geburt und Tod setzt sich fort, bis alle Geistesbefleckungen ge-
tilgt sind und man schließlich verstirbt.  

Das dritte Paar von Bedingungen ist die Verschwundenseins-Bedingung, viga-
ta-paccaya, und die Nicht-Verschwundenseins-Bedingung, avigata-paccaya. 
Die Verschwundenseins-Bedingung entspricht der Abwesenheit-Bedingung 
und die Nicht-Verschwundenseins-Bedingung entspricht der Anwesenheits-
Bedingung. Gleichartige Bedingungen wurden unterschiedlich benannt, „der 
Anmut der Darlegung wegen, und um die Lehre den Belehrbaren zugänglich zu 
machen“, heißt es im Visuddhimagga (Kap. XVII, 541). 

Die Verschwundenseins-Bedingung entspricht der Abwesenheits-Bedingung, 
aber das Wort „Verschwundensein“ lässt uns verstehen, dass die Abwesenheit 

 
157 Siehe Kap. 5. 



164 

des bedingenden dhamma nicht bedeutet, dass er nie existiert hat. Die Ver-
schwundenseins-Bedingung bezieht sich auch auf die Bedingung, dass das citta, 
das weggefallen ist, das Entstehen des nächsten citta bedingt. Das Wort Ver-
schwundensein hilft uns zu verstehen, dass das vorangehende citta, das der 
bedingende dhamma ist, nach Erreichen seines Auflösungs-Moments ohne 
jede Unterbrechung dem nachfolgenden citta, dem bedingten dhamma, die 
Gelegenheit zum Entstehen gibt. Wie wir gesehen haben (Kap. 6), kann jeder 
Moment des citta in drei extrem kurze Phasen unterteilt werden: den Moment 
seines Entstehens, den Moment seiner Anwesenheit und den Moment seiner 
Auflösung. Das vorhergehende citta muss seinen Moment der Auflösung 
erreicht haben, um das nachfolgende citta zu bedingen, da immer nur ein citta 
zu einer Zeit entsteht. 

Die Nicht-Verschwundenseins-Bedingung entspricht der Anwesenheits-Bedin-
gung. Im Fall der Anwesenheits-Bedingung unterstützt der bedingende dham-
ma den bedingten dhamma durch seine Anwesenheit, und im Fall der Nicht-
Verschwundenseins-Bedingung unterstützt der bedingende dhamma den be-
dingten dhamma dadurch, dass er die Auflösung nicht erreicht hat. Ein dham-
ma, der noch nicht verschwunden ist, kann, während er noch vorhanden ist, 
andere dhammas bedingen. Der bedingende dhamma kann jedoch nicht beste-
hen bleiben, er muss wegfallen. Genauso wie im Fall der Anwesenheits-Bedin-
gung kann der bedingende dhamma vorherentstehend, zusammenentstehend 
oder nachherentstehend zu dem dhamma sein, den er durch die Nicht-
Verschwundenseins-Bedingung bedingt. 

  



165 

18. Aspekte der 24 Bedingungen 
 
Zusammenfassend sind die 24 Bedingungen: 

− Wurzel-Bedingung (hetu-paccaya) 

− Objekt-Bedingung (ārammaṇa-paccaya) 

− Vorherrschafts-Bedingung (adhipati-paccaya) 

− Angrenzungs-Bedingung (anantara-paccaya) 

− Unmittelbarkeits-Bedingung (samanantara-paccaya) 

− Zusammenentstehungs-Bedingung (sahajāta-paccaya) 

− Gegenseitigkeits-Bedingung (aññamañña-paccaya) 

− Abhängigkeits-Bedingung (nissaya-paccaya) 

− entscheidende Unterstützungs-Bedingung (upanissaya-paccaya) 

− Vorherentstehungs-Bedingung (purejāta-paccaya) 

− Nachherentstehungs-Bedingung (pacchājāta-paccaya) 

− Wiederholungs-Bedingung (āsevana-paccaya) 

− Kamma-Bedingung (kamma-paccaya) 

− Kammawirkungs-Bedingung (vipāka-paccaya) 

− Nahrungs-Bedingung (āhāra-paccaya) 

− Fähigkeits-Bedingung (indriya-paccaya) 

− Jhāna-Bedingung (jhāna-paccaya) 

− Pfad-Bedingung (magga-paccaya) 

− Verbindungs-Bedingung (sampayutta-paccaya) 

− Nicht-Verbindungs-Bedingung (vippayutta-paccaya) 

− Anwesenheits-Bedingung (atthi-paccaya) 

− Abwesenheits-Bedingung (natthi-paccaya) 

− Verschwundenseins-Bedingung (vigata-paccaya) 

− Nicht-Verschwundenseins-Bedingung (avigata-paccaya) 



166 

Der Buddha lehrte, dass jede Wirklichkeit, die entsteht, von Bedingungen ab-
hängt. Diese Bedingungen sind keine Abstraktionen, sie arbeiten jetzt, in un-
serem täglichen Leben. Was wir für unseren Geist und unseren Körper halten, 
sind bloße Elemente, die aufgrund geeigneter Bedingungen entstehen und leer 
von Selbst sind. Wir sollten die Bedingungen für die körperlichen Phänomene 
betrachten, die ständig entstehen und vergehen. Im ersten Moment unseres 
Lebens erzeugte kamma die Herz-Grundlage und andere rūpas zusammen mit 
dem Wiedergeburtsbewusstsein, und während unseres gesamten Lebens er-
zeugt kamma weiterhin die Herz-Grundlage und die Sinnesgrundlagen. Nicht 
nur kamma, sondern auch citta, Wärme und Nahrung erzeugen rūpas des 
Körpers. Wenn wir den Körper berühren, erscheint Härte, aber dies ist nur ein 
Element, das entsteht und vergeht; niemand kann sein Entstehen hervor-
bringen und es gehört nicht zu „unserem Körper“. Durch Gewahrsein der 
Wirklichkeiten werden wir die Wahrheit klarer verstehen, dass das, was wir 
„unseren Körper“ nennen, flüchtige Elemente sind, die aufgrund ihrer eigenen 
Bedingungen entstehen. 

Die cittas, die entstehen, hängen von vielen verschiedenen Bedingungen ab. 
Die cittas folgen einander ohne Pause. Sehen entsteht immer wieder und nach-
dem das Sehen vergangen ist, entstehen in der Regel akusala cittas. Wir haften 
an einem sichtbaren Objekt an oder wir halten es für ein Wesen oder eine 
Person. Geistesbefleckungen entstehen, weil sie angesammelt wurden und 
von Moment zu Moment, von Leben zu Leben weitergetragen werden. Sie sind 
eine natürliche, entscheidende Unterstützungs-Bedingung, pakatūpanissaya-
paccaya, für in diesem Moment entstehendes akusala citta. Akusala ist zu 
unserer Natur geworden, aber wenn wir den Nachteil von akusala erkennen, 
gibt es Bedingungen für die Entwicklung von rechtem Verständnis, das akusala 
auslöschen kann. 

Wir sind so an die Vorstellung gewöhnt, Lebewesen, Menschen und Tiere zu 
sehen, dass wir nicht merken, dass wir aufgrund unserer angehäuften Unwis-
senheit und falschen Ansicht bezüglich der Wirklichkeit verblendet sind. Wenn 
wir fernsehen und sehen, wie sich Menschen bewegen, wissen wir, dass dort 
keine Menschen sind. Es sind schnell wechselnde projizierte Bilder auf einem 
Bildschirm und dies gibt uns die Illusion, dass da Menschen sind, die handeln. 
Diese Bilder sind lediglich verschiedene Farben, die durch das Sinnesorgan 
Auge erscheinen. Aufgrund dessen, was wir sehen, denken wir an Konzepte, 
wir denken an Menschen und Dinge. Das gleiche passiert im wirklichen Leben. 
Sehen sieht nur ein sichtbares Objekt, aber wir halten das, was wir sehen, für 
Menschen oder Dinge, die dauerhaft sind. Menschen sind im letztendlichen 
Sinn nicht wirklich, egal ob wir sie auf einem Bildschirm oder in der Welt um 



167 

uns herum sehen. Die Welt mit Menschen, Lebewesen oder Dingen ist im 
konventionellen Sinn wirklich. 

Der Buddha lehrte, dass es letztendliche Wahrheit und konventionelle 
Wahrheit gibt. Wir müssen nicht vermeiden an konventionelle Wahrheiten, an 
Konzepte von Menschen und Dingen zu denken. Wir könnten unser tägliches 
Leben nicht führen, ohne in Konzepten zu denken und mit ihnen umzugehen. 
Wir müssen auf die Menschen achten, denen wir in unserem sozialen Leben 
begegnen, wir können ihnen nicht helfen, ohne sie in Form von Konzepten zu 
sehen. Wenn wir Großzügigkeit entfalten, müssen wir an das Geschenk den-
ken, das wir geben wollen, und an die Menschen, denen wir das Geschenk 
machen. Wir könnten Freundlichkeit und Mitgefühl nicht entwickeln, ohne an 
die Menschen zu denken. Jedoch sollten wir den Unterschied zwischen konven-
tioneller und letztendlicher Wahrheit kennen. 

Rechtes Verständnis kann so entwickelt werden, dass man weiß, wann ein 
paramattha-dhamma, eine letztendliche Wirklichkeit, das Objekt von citta ist 
und wann ein Konzept. Wenn wir wissen, dass diese Person oder jenes Ding da 
ist, sollten wir uns bewusst sein, dass citta entstanden ist und in diesem 
Moment ein Konzept erkennt. Das citta, das an ein Konzept denkt, ist ein 
paramattha-dhamma, das Konzept selbst ist es nicht. In unserem täglichen 
Leben ist das Objekt von citta entweder ein paramattha-dhamma oder ein 
Konzept. Die cittas, die Sinnesobjekte durch die sechs Tore erfahren, erfahren 
paramattha-dhammas, aber wenn satipaṭṭhāna nicht entwickelt ist, weiß man 
nicht, dass rūpas wie ein sichtbares Objekt oder Ton paramattha-dhammas 
sind. Wenn satipaṭṭhāna entwickelt wird, ist ein paramattha dhamma das 
Objekt des Gewahrseins, kein Konzept. 

Nur paramattha-dhammas haben die Merkmale von Unbeständigkeit, von 
dukkha und von anattā, Nicht-Selbst, die so wie sie sind erkannt werden sollten 
damit die Geistesbefleckungen ausgemerzt werden können. Wir können mit 
kusala citta oder mit akusala citta an Konzepte denken. Der Buddha und die 
Arahats dachten auch an Konzepte, aber waren dadurch nicht verblendet, sie 
hatten aufgrund ihrer keine Geistesbefleckungen. Wenn wir uns an Konzepte 
klammern und sie für Dinge halten, die wirklich existieren, die beständig sind 
oder ein Selbst, dann sind wir verblendet. Das Festhalten an Konzepten wie 
Person oder Selbst führt zu vielen anderen Arten von Geistesbefleckungen, es 
führt zu viel Leid. 

Wenn jemand eine geliebte Person verloren hat, scheint er mit seinen Erin-
nerungen an die geliebte Person zu leben, er lebt mit seinen Träumen, mit einer 
Illusion. Aber auch wenn ein geliebter Mensch noch lebt, leben wir mit unseren 



168 

Träumen. Wir halten die Person, die wir zu sehen, zu hören oder zu berühren 
glauben, für Wirklichkeit. Jemand, der in eine andere Person verliebt ist, ist in 
Wirklichkeit in ein Konzept verliebt, eine Vorstellung, die er sich von dieser 
Person macht, in ein idealisiertes Bild, das er von dieser Person hat. Er hat 
vielleicht kein Verständnis von Wirklichkeiten, von den verschiedenen cittas, 
die aufgrund für sie geeigneter Bedingungen entstehen. Wenn wir an andere 
Menschen denken und Erwartungen an sie haben, die nicht wahr werden 
können, führt dies zu Leid. 

Wir haben von nāma und rūpa und von den Bedingungen für ihr Entstehen 
gelernt, aber theoretisches Verständnis reicht nicht aus. Wir sollten die letzt-
endlichen Wirklichkeiten im täglichen Leben betrachten. Wir vergessen gern, 
dass das Sehen nur eine bedingte Wirklichkeit ist und dass das sichtbare Objekt 
nur eine bedingte Wirklichkeit ist, und deshalb lassen wir uns leicht von Sinnes-
eindrücken mitreißen. Es ist nützlich, sich daran zu erinnern, dass das Sehen, 
Hören und die anderen Sinneswahrnehmungen vipāka cittas sind, cittas, die 
Resultate von kamma sind. Sie entstehen auf ihren entsprechenden Grund-
lagen, vatthus, die ebenfalls von kamma erzeugt sind. Diese Grundlagen müs-
sen vor den Sinneswahrnehmungen entstehen und sie bedingen diese durch 
eine vorherentstehende Grundlagen-Bedingung. Das sichtbare Objekt und die 
anderen Sinnesobjekte sind rūpas, die ebenfalls vor den Sinneswahrnehmun-
gen entstehen müssen und die diese durch die Bedingung der Vorherent-
stehungs-Anwesenheit bedingen. Jede Wirklichkeit, die entsteht, tut dies auf-
grund des Zusammentreffens verschiedener Bedingungen, die auf sehr kom-
plizierte Weise zusammenwirken. Wir sollten nicht versuchen, all die unter-
schiedlichen Bedingungen für das Erscheinen von nāma und rūpa genau zu 
bestimmen. Das Studium der verschiedenen Bedingungen hilft uns jedoch zu 
verstehen, dass es niemanden gibt, der die Wirklichkeiten kontrollieren kann, 
dass Wirklichkeiten aufgrund ihrer eigenen Bedingungen entstehen. Niemand 
kann Sehen zum Entstehen bringen. Sehen gab es auch in früheren Leben und 
auch in den nächsten Leben wird es Sehen geben. Sehen sieht nur sichtbare 
Objekte. Das Objekt des Sehens ist immer dasselbe, ein sichtbares Objekt, aber 
das Denken denkt auf verschiedene Weise über das nach, was gesehen wurde: 
mit Unwissenheit oder mit rechtem Verständnis. 

Wir selber und andere Menschen waren in früheren Leben unterschiedliche 
Wesen mit unterschiedlichen Denkweisen, und wir werden in den kommenden 
Leben wieder anders sein. Wir denken mit cittas, die durch die Wurzel-Bedin-
gung, hetu-paccaya, bedingt sind, und diese cittas können akusala hetus oder 
sobhana hetus haben. Aufgrund dessen, was gesehen oder gehört ist, gibt es 
Glück oder Leid, und wir erkennen die Wirklichkeiten nicht. Wenn wir auf eine 



169 

Wirklichkeit achtsam sind, wie sie durch eines der sechs Tore erscheint, werden 
wir den Unterschied kennen zwischen den Momenten der Achtsamkeit auf 
eine Wirklichkeit und den Momenten des Denkens an ein Bild als ein „Ganzes“, 
eine Person oder ein Ding. 

Wenn es rechtes Verständnis einer Wirklichkeit gibt, wie eine nach der anderen 
erscheint, erwarten wir nicht, dass sich andere Menschen so verhalten, wie wir 
es gerne hätten. Jemand mag uns beleidigen, aber wenn wir die Bedingungen 
für die auftretenden Phänomene verstehen, werden wir weniger dazu tendie-
ren, dieser Person die Schuld zu geben. Wenn zu uns Worte des Lobes oder des 
Tadels gesprochen werden, ist das Hören des Tons vipāka citta, ein Resultat, 
das durch kusala kamma oder akusala kamma hervorgerufen wird. Wenn wir 
über die Bedeutung der an uns gerichteten Worte nachdenken, führt das leicht 
dazu, dass Geistesbefleckungen entstehen. 

Wie wir gesehen haben, kann sogar kusala eine natürliche, entscheidende 
Unterstützungs-Bedingung, pakatūpanissaya-paccaya, für akusala sein158. 
Wenn wir gute Taten vollbringen, neigen wir dazu, an „unserem kusala“ anzu-
haften, wir wollen ein „guter Mensch“ sein. Durch das Studium der Bedingun-
gen lernen wir, dass es viele Faktoren gibt, die akusala citta bedingen können. 
Sinnesobjekte können akusala citta durch die Objekt-Bedingung, die Objekt-
Vorherrschafts-Bedingung oder die entscheidende Objekt-Unterstützungs-Be-
dingung159 bedingen. Akusala Wurzeln, hetus, bedingen akusala citta durch die 
Wurzel-Bedingung, hetu-paccaya160. Wenn akusala citta auftritt, gibt es nicht 
nur ein solches citta, sondern sieben, da jedes javana citta das nächste durch 
die Wiederholungs-Bedingung, āsevana-paccaya, bedingt161. Wenn lobhamūla 
citta entsteht, kann es das Objekt von lobhamūla citta werden, das in einem 
anderen Prozess entsteht, weil wir es genießen lobha zu haben, besonders 
wenn es von einem angenehmen Gefühl begleitet ist. Wir häufen Anhaftung 
von Leben zu Leben an; jetzt entstehender lobha ist eine natürliche, entschei-
dende Unterstützungs-Bedingung für das Entstehen von lobha in der Zukunft. 
Wir können unsere Anhaftung bedauern und dann ist Anhaftung das Objekt 
eines dosamūla citta mit Bedauern. Da wir eine solch große Menge von Geis-
tesbefleckungen angehäuft haben, wird unsere Rede häufiger von akusala citta 
als von kusala citta erzeugt. Wir haften an Sprache an und halten sie für unser 
Selbst und „meine“ Sprache. Wie wir jedoch gesehen haben, ist es citta, das 
das rūpa sprachliche Äußerung erzeugt, und es entsteht zur gleichen Zeit. Es 

 
158 Siehe Kapitel 9. 
159 Siehe die Kapitel 3, 4 und 8. 
160 Siehe Kapitel 2. 
161 Siehe Kapitel 11. 



170 

gibt kein Selbst, das sich entscheidet zu sprechen und das Entstehen der 
Sprache verursacht. Citta, das rūpa erzeugt, bedingt rūpa auf viele ver-
schiedene Weisen: Zusammenentstehungs-Bedingung162, Grundlagen-Bedin-
gung163, Nahrungs-Bedingung164, Fähigkeits-Bedingung165, zusammenentsteh-
ende Nicht-Verbindungs-Bedingung, zusammenentstehende Anwesenheits-
Bedingung und Nicht-Verschwundenseins-Bedingung166. Wenn kusala citta 
oder akusala citta rūpa erzeugt, zum Beispiel das rūpa der sprachlichen 
Äußerung, bedingen die begleitenden Wurzeln dieses rūpa durch die Wurzel-
Bedingung167. Wenn citta ein vorherrschender Faktor unter den vier Faktoren 
ist, die eine zusammenentstehende Vorherrschafts-Bedingung168 sein können, 
so bedingt es das von ihm erzeugte rūpa als zusammenentstehende Vorherr-
schafts-Bedingung. Das Studium der Bedingungen macht uns klarer, dass unser 
Leben aus flüchtigen Phänomenen besteht, die aufgrund ihrer eigenen Bedin-
gungen entstehen, und dass es kein Selbst gibt, das die Ereignisse unseres 
Lebens kontrollieren könnte. 

Es gibt viele Faktoren, die jetzt und auch in Zukunft akusala bedingen. Indem 
wir diese Bedingungen kennenlernen, erlangen wir ein besseres Verständnis 
für die Gefahr der Anhäufung von akusala. Wenn wir verstanden haben, dass 
akusala zu dukkha führt, werden wir den Zweck des Dhamma-Studiums nicht 
vergessen: die Entwicklung von rechtem Verständnis, das zur Ausmerzung des 
Anhaftens an der falschen Ansicht eines Selbst und aller Geistesbefleckungen 
führt. 

Das Studium der Bedingungen hilft uns, die Faktoren besser zu verstehen, die 
dazu führen, dass wir uns weiterhin im Kreislauf von Geburt und Tod befinden. 
Aufgrund von Unwissenheit und Anhaftung muss das Leben weiter und weiter 
gehen, bis die Ursache der Wiedergeburt beseitigt werden kann. Es gibt kein 
Selbst, das sich für den Kreislauf von Geburt und Tod entschieden hat, und es 
gibt kein Selbst, das die Ursache der Wiedergeburt ausschalten kann. Alles 

 
162 Siehe Kapitel 6. 
163 Siehe Kapitel 7. 
164 Siehe Kapitel 13. Citta ist eine der drei geistigen Nahrungen und kann als solche rūpa durch die 

Nahrungs-Bedingung hervorbringen.  
165 Siehe Kapitel 14. Citta ist Geist-Fähigkeit, manindriya, und kann als solche rūpa durch die 

Fähigkeits-Bedingung bedingen.  
166 Siehe für diese letzten drei Bedingungen Kapitel 17. 
167 Siehe Kapitel 2. 
168 Siehe Kapitel 4. Chanda, der Wunsch-zu-tun, viriya, Energie, citta und vīmaṃsa, Erwägung oder 

Erforschung von dhamma, sind vier Faktoren, die eine zusammenentstehende Vorherrschafts-
Bedingung sein können. Nur javana cittas, die mindestens von zwei Wurzeln begleitet sind, 
können eine Vorherrschafts-Bedingung sein.  



171 

geschieht gemäß Bedingungen, aber dies sollte nicht zu Entmutigung führen. 
Wenn wir den Dhamma hören und ihn gründlich durchdenken, lernen wir die 
richtigen Bedingungen zu entwickeln, die zum Ende von dukkha führen. 

Wir lesen im Selā-Sutta der Gruppierten Sammlung (SN 5.9), wie Māra Bhik-
khunī Selā bei Sāvatthī ansprach: 

„Von wem wurde denn diese Marionette menschlicher Form geschaffen? 
Wo ist der Hersteller der Puppe? 
Woher kommt die Puppe? 
Wo hört die Puppe auf?“ 

Bhikkhunī Selā antwortete: 

„Diese Puppe ist nicht selbst gemacht, 
Dieses Übel wird auch nicht von einem anderen gemacht. 
Sie ist abhängig von einer Ursache entstanden. 
Mit der Auflösung der Ursache wird sie zu Ende gehen. 
Wie wenn ein Samen in ein Feld gesät wird, 
er in Abhängigkeit von zwei Faktoren wächst: 
Er benötigt beides, die Nährstoffe des Bodens 
und Feuchtigkeit, 
Genauso sind die Daseinsgruppen, Elemente 
und die sechs Sinnes-Grundlagen169  
abhängig von einer Ursache entstanden;  
mit der Auflösung der Ursache werden sie verlöschen.“ 

Da merkte Māra, der Böse: Bhikkhunī Selā kennt mich,  
und verschwand auf der Stelle traurig und enttäuscht. 

  

 
169 āyatanas 



172 

  

        



173 

Anhang 1 
 

Sinnestor-Prozess und Geisttor-Prozess der cittas170 
 
Wenn ein Sinnesobjekt, das rūpa ist, auf eines der Sinnesorgane auftrifft, wird 
es von mehreren in einem Sinnestor-Prozess entstehenden cittas erfahren. 
Rūpa dauert so lange wie siebzehn citta-Momente und fällt dann weg. Wenn 
rūpa im Moment des „vergangenen bhavaṅga“ entsteht und wenn der Sinnes-
tor-Prozess der cittas seinen vollen Lauf nimmt, gibt es vom „vergangenen 
bhavaṅga“ an gerechnet siebzehn Momente von citta. Dies sind die folgenden 
siebzehn citta-Momente: 

1. atīta-bhavaṅga (vergangenes bhavaṅga) 

2. bhavaṅga calana (vibrierendes bhavaṅga) 

3. bhavaṅgupaccheda (anhaltendes bhavaṅga, das letzte bhavaṅga, 
das entsteht, bevor das Objekt durch das Sinnestor erfahren wird) 

4. am Fünf-Sinnestor aufmerkendes Bewusstsein (pañcadvārāvajjana 
citta), das ein kiriya citta ist 

5. Sinneswahrnehmung (dvi-pañca viññāṇa, Sehbewusstsein, usw.), 
die ein vipāka citta ist 

6. empfangendes Bewusstsein (sampaṭicchana citta), das ein vipāka 
citta ist [Rezeptiv-Bewusstsein] 

7. prüfendendes Bewusstsein (santīraṇa citta), das ein vipāka citta ist 
[Prüf-Bewusstsein] 

8. bestimmendes Bewusstsein (votthapana citta), das ein kiriya citta ist 
[Feststell-Bewusstsein] 

9. javana citta (Antrieb, „Impulsion“, kusala citta oder akusala citta im 
Fall von Nicht-Arahats) [Impulsiv-Bewusstsein] 

10. " " 

11. " " 

12. " " 

13. " " 

 
170 Anmerk. d. Übers.: An einigen Stellen wurden die im Deutschen gebräuchlicheren Übersetzun-

gen des Ehrw. Nyanatiloka in eckigen Klammern eingefügt. 



174 

14. " " 

15. " " 

16. registrierendes Bewusstsein (tadārammaṇa citta), das ein vipāka 
citta ist [Registrier-Bewusstsein] 

17. registrierendes Bewusstsein 

Ein Sinnestor-Prozess läuft nicht immer in vollem Umfang ab. Wenn ein rūpa 
auf einen der Sinne einwirkt, kann es vorkommen, dass mehr als drei bhavaṅga 
cittas vergehen, bevor das am Sinnestor aufmerkende Bewusstsein entsteht, 
und dann kann der Prozess nicht seinen vollen Lauf nehmen, sondern er wird 
früher abgebrochen, da rūpa nicht länger als siebzehn citta-Momente dauern 
kann. Das rūpa kann weggefallen sein, bevor das tadārammaṇa citta entstehen 
sollte, und in diesem Fall sind die javana cittas die letzten cittas des Prozesses. 
Der Prozess der cittas, die rūpa erfahren, kann auch mit dem votthapana citta, 
dem bestimmenden Bewusstsein, seinen Lauf beenden, und dann entstehen 
gar keine javana cittas. Oder es kann vorkommen, dass das „vibrierende 
bhavaṅga“ (bhavaṅga calana), das vergangene bhavaṅga (atīta-bhavaṅga) 
ablöst, dass aber das anhaltende bhavaṅga (bhavaṅgupaccheda) – das letzte 
bhavaṅga, bevor der Strom der bhavaṅga cittas angehalten wird und ein 
Sinnestor-Prozess beginnt – nicht entsteht und dann kann es keinen Sinnestor-
Prozess geben. In diesem Fall gibt es einen „vergeblichen Lauf“. 

Nachdem ein Sinnesobjekt durch ein Sinnestor erfahren wurde, wird es durch 
das Geisttor erfahren, und dann ist dieses Objekt einfach weggefallen. Bevor 
der Geisttor-Prozess beginnt, gibt es bhavaṅga cittas, und die letzten beiden 
von ihnen sind speziell mit einem Namen bezeichnet. Die folgenden cittas 
entstehen: 

− bhavaṅga calana (vibrierendes bhavaṅga) 

− bhavaṅgupaccheda (das in diesem Fall das Geisttor ist, durch das die 
cittas des Geisttor-Prozesses das Objekt erfahren werden) 

− am Geisttor aufmerkendes Bewusstsein (mano-dvārāvajjana citta), 
das ein kiriya citta ist 

− 7 javana cittas 

− 2 tadārammaṇa cittas (die entstehen können, aber nicht müssen). 

Nachdem der Geisttor-Prozess abgeschlossen ist, treten wieder bhavaṅga 
cittas auf.  



175 

Anhang 2 
 

Anhang zu Kapitel 4,  
zusammenentstehende Vorherrschafts-Bedingung.171 

 
Die cittas, die für die begleitenden dhammas, die cetasikas und das Geist-ge-
zeugte rūpa, eine zusammenentstehende Vorherrschafts-Bedingung sein kön-
nen, sind die cittas, die im Prozess der cittas die Funktion von javana (Antrieb, 
Impuls) ausüben und von mindestens zwei Wurzeln, hetus, begleitet werden. 

Insgesamt gibt es 55 Arten von citta, die die Funktion von javana ausführen 
können, aber eine davon wird nicht von hetus begleitet, nämlich das lächelnde 
Bewusstsein des Arahat (hasituppāda citta). Dies ist ein ahetuka kiriya citta, 
das die Funktion von javana ausübt172, aber da es ahetuka ist, ohne Wurzeln, 
kann es keine vorherrschende Bedingung sein. Die beiden Arten von mohamūla 
citta, in Unwissenheit wurzelnde cittas, können ebenfalls keine vorherrschen-
de Bedingung sein, da sie moha als einzige Wurzel haben. So gibt es von den 
55 Arten von citta, die die Funktion von javana erfüllen können, 52 Arten von 
citta, die vorherrschend sein können. Es sind die folgenden: 

− 8 lobhamūla cittas, in Anhaftung [Gier] wurzelnde cittas 

− 2 dosamūla cittas, in Aversion [Hass] wurzelnde cittas 

− 8 mahākusala cittas [großes heilsames Bewusstsein] 

− 8 mahākiriya cittas [großes funktionales Bewusstsein] 

− 5 rūpāvacara kusala cittas [heilsames Bewusstsein der feinkörper-
lichen Sphäre] 

− 5 rūpāvacara kiriya cittas [funktionales Bewusstsein der feinkörper-
lichen Sphäre] 

− 4 arūpāvacara kusala cittas [heilsames Bewusstsein der unkörper-
lichen Sphäre] 

− 4 arūpāvacara kiriya cittas [funktionales Bewusstsein der unkörper-
lichen Sphäre] 

− 4 magga cittas (Pfadbewusstsein, lokuttara kusala citta) 

− 4 phala cittas (Fruchtbewusstsein, lokuttara vipāka citta) 

 
171 Anmerk. d. Übers.: An einigen Stellen wurden die im Deutschen gebräuchlicheren Übersetzun-

gen des Ehrw. Nyanatiloka in eckigen Klammern eingefügt. 
172 Arahats lachen nicht laut, weil sie keine Anhäufungen für Lachen haben, sie lächeln nur. Wenn 

sie lächeln, kann dies durch sobhana kiriya citta (kiriya citta begleitet von heilsamen Wurzeln) 
oder durch ahetuka kiriya citta motiviert sein, welches hasituppāda citta genannt wird. Dies ist 
die einzige Art von ahetuka kiriya citta, das die Funktion von javana erfüllen kann. 



176 

Von den acht Arten von lobhamūla cittas sind vier von falscher Ansicht, diṭṭhi, 
begleitet, und vier sind ohne falsche Ansicht, vier werden von angenehmen 
Gefühlen begleitet und vier von indifferenten Gefühlen, vier sind spontan und 
vier sind angeregt (von jemand anderem oder von einem selbst veranlasst). 
Von den zwei Arten des dosamūla citta ist eine Art spontan und eine angeregt. 

Von den acht Arten von mahākusala cittas (kusala cittas der Sinnessphäre) und 
von den acht Arten von mahākiriya cittas (kiriya cittas des Arahat, die zur 
Sinnessphäre gehören) gibt es jeweils vier von den acht Arten, die von paññā 
begleitet sind, und vier, die nicht von paññā begleitet sind, vier, die von ange-
nehmem Gefühl begleitet werden, und vier, die von indifferentem Gefühl 
begleitet werden, vier, die spontan sind, und vier, die angeregt sind. 

Die fünf Arten von rūpāvacara cittas (kusala cittas und kiriya cittas des Arahat) 
sind jhāna cittas, die den fünf Stufen von rūpa-jhāna entsprechen, und die vier 
Arten von arūpāvacara cittas (kusala cittas und kiriya cittas des Arahat) sind 
jhāna cittas, die den vier Stufen von arūpa-jhāna entsprechen. Alle jhāna cittas 
werden von paññā begleitet. Wenn jhāna entwickelt wird, muss es einen der 
vier vorherrschenden Faktoren geben, der die begleitenden dhammas durch 
eine Vorherrschafts-Bedingung bedingt. 

Es gibt vier Arten von magga cittas, lokuttara kusala cittas, die nibbāna erfah-
ren und den vier Stufen der Erleuchtung entsprechen. Die vier Arten von phala 
cittas sind lokuttara vipāka cittas, die Resultate der magga cittas. Alle lokuttara 
cittas werden von paññā begleitet. Das magga citta wird innerhalb des citta-
Prozesses, in dem Erleuchtung erlangt wird, unmittelbar vom phala citta abge-
löst. Das phala citta ist die einzige Art von vipāka citta, das die Funktion von 
javana ausführt, und daher kann es vorherrschend sein. Lokuttara citta ent-
steht nicht ohne zusammenentstehende Vorherrschafts-Bedingung. 

Es gibt also 52 Arten von cittas, die die Funktion von javana ausüben und die 
Vorherrschafts-Bedingung für die begleitenden dhammas, die cetasikas und 
Geist-gezeugtes rūpa, sein können. Wenn die Faktoren chanda oder viriya vor-
herrschende Bedingung sind, können sie nur mit diesen Arten von javana cittas 
entstehen. Der Faktor vīmaṃsā, Erforschung des Dhamma, ist das cetasika 
paññā, und wie wir gesehen haben, entsteht dieser nicht bei allen sobhana 
cittas der Sinnessphäre; alle jhāna cittas und alle lokuttara cittas sind jedoch 
von paññā begleitet. Vīmaṃsā kann nur dann Vorherrschaft-Bedingung sein, 
wenn sie von den mit paññā verbundenen javana cittas begleitet wird. 

  



177 

Anhang 3 
 

Anhang zu Kapitel 11, Wiederholungs-Bedingung.173 
 
Die javana cittas, die eine Wiederholungsbedingung sein können, sind die 
folgenden: 

− 8 lobhamūla cittas, in Anhaftung [Gier] wurzelnde cittas 

− 2 dosamūla cittas, in Aversion [Hass] wurzelnde cittas 

− 2 mohamūla cittas, in Unwissenheit [Verblendung] wurzelnde cittas  

− 8 mahākusala cittas [großes heilsames Bewusstsein] 

− 8 mahākiriya cittas [großes funktionales Bewusstsein] 

− 1 hasituppāda citta (ahetuka kiriya citta, lächeln-hervorrufendes 
citta des Arahat) 

− 5 rūpāvacara kusala cittas [heilsames Bewusstsein der feinkörper-
lichen Sphäre] 

− 5 rūpāvacara kiriya cittas [funktionales Bewusstsein der feinkörper-
lichen Sphäre] 

− 4 arūpāvacara kusala cittas [heilsames Bewusstsein der unkörper-
lichen Sphäre] 

− 4 arūpāvacara kiriya cittas [funktionales Bewusstsein der unkörper-
lichen Sphäre] 

Im Prozess, in dem jhāna erlangt wird, entstehen nach dem am Geisttor auf-
merkenden Bewusstsein (mano-dvārāvajjana citta) zunächst kāmāvacara cit-
tas, bevor jhāna citta auftaucht. Dies sind im Fall von Nicht-Arahats mahā-
kusala cittas, die das Meditationsobjekt durch das Geisttor erfahren. Diese 
cittas sind: 

− parikamma, vorbereitendes Bewusstsein 

− upacāra, was Nähe oder Zugang bedeutet [Angrenzung] 

− anuloma, Konformität oder Anpassung 

− gotrabhū, Abstammungs-Wechsel, der die Sinnessphäre überwindet 
[Reifemoment] 

Jedes von ihnen ist eine Wiederholungs-Bedingung für das nächste, und das 
letzte mahākusala citta in diesem Prozess, gotrabhū, bedingt das jhāna citta 
durch eine Wiederholungs-Bedingung. 

 
173 Anmerk. d. Übers.: An einigen Stellen wurden die im Deutschen gebräuchlicheren Übersetzun-

gen des Ehrw. Nyanatiloka in eckigen Klammern eingefügt. 



178 

Im Prozess, in dem Erleuchtung erlangt wird, gibt es nach dem mano-dvārā-
vajjana citta drei mahākusala cittas begleitet von paññā, die die in diesem 
Moment erscheinende Wirklichkeit klar als unbeständig, dukkha oder anattā 
erkennen. Diese mahākusala cittas sind: 

− parikamma, vorbereitendes Bewusstsein 

− upacāra, Annäherung oder Zugang [Angrenzung] 

− anuloma, Konformität oder Anpassung 

− auf anuloma folgt gotrabhū, der Abstammungs-Wechsel [Reife-
moment], das letzte kāmāvacara kusala citta, bevor lokuttara cittas 
entstehen. Der Abstammungs-Wechsel erfährt nibbāna. 

Jedes dieser mahākusala cittas ist Wiederholungs-Bedingung für das nächste. 
Das letzte mahākusala citta, der „Abstammungs-Wechsel“, der vor dem magga 
citta entsteht, bedingt das magga citta durch eine Wiederholungs-Bedingung, 
aber das magga citta selbst ist keine Wiederholungs-Bedingung für das phala 
citta. Das phala citta, das ein vipāka citta ist, ist auch keine Wiederholungs-
Bedingung. 

Also gibt es 29 kāmāvacara cittas, cittas der Sinnessphäre, und 18 jhāna cittas, 
die eine Wiederholungs-Bedingungen sein können. Die lokuttara kusala cittas, 
magga cittas, und die lokuttara vipāka cittas, phala cittas, sind ausgeschlossen. 

  



179 

Glossar 
174 

 
Abhidhamma die höheren Lehren des Buddhismus, Lehren über 

letztendliche Wirklichkeiten 
adhipati-paccaya Vorherrschafts-Bedingung 
adosa  Nicht-Aversion [Hasslosigkeit] 
āhāra-paccaya Nahrungs-Bedingung 
ahetuka cittas nicht begleitet von „schönen Wurzeln“ oder 

unheilsamen Wurzeln [wurzellose cittas] 
ājīvaduccarita virati Enthaltung von falschem Lebenserwerb 
ākāsānañcāyatana Sphäre des grenzenlosen Raumes, die Meditation, 

das Objekt des ersten immateriellen jhāna citta 
akiriya-diṭṭhi die Ansicht, dass es so etwas wie kamma nicht gibt 
akusala citta unheilsames Bewusstsein 
akusala kamma schlechte Tat 
akusala  unheilsam, ungeschickt 
alobha  Nicht-Anhaftung, Großzügigkeit [Gierlosigkeit] 
amoha  [Nicht-Verblendung, Unverblendung] Weisheit oder 

Verständnis 
anāgāmī  Nicht-Wiederkehrer, Person, die die dritte Stufe der 

Erleuchtung erreicht hat, er hat keine Aversion 
(dosa) 

anantara-paccaya Angrenzungs-Bedingung 
anantarika kamma abscheuliche Verbrechen [höllische Taten mit 

unmittelbarem Ausgang] 
anattā  Nicht-Selbst 
anicca  Unbeständigkeit. 
aññamañña-paccaya Gegenseitigkeits-Bedingung 
aññindriya  die Fähigkeit der endgültigen Erkenntnis, die im 

Moment des Fruchtbewusstseins (phala citta), des 
sotāpanna entsteht, und die auch das magga citta 
und das phala citta des sakadāgāmī und anāgāmī, 
und das magga citta des Arahat begleitet 

apo-dhātu  Wasser-Element oder Kohäsion 
Arahat  edle Person, die die vierte und letzte Stufe der Er-

leuchtung erlangt hat 
ārammaṇa  Objekt, das vom Bewusstsein erkannt wird 

 
174 Anmerk. d. Übers.: An einigen Stellen wurden die im Deutschen gebräuchlicheren Übersetzun-

gen des Ehrw. Nyanatiloka in eckigen Klammern eingefügt. 



180 

ariya  edle Person, die Erleuchtung erlangt hat 
āsevana-paccaya Wiederholungs-Bedingung 
atthi-paccaya Anwesenheits-Bedingung 
avigata-paccaya Nicht-Verschwundenseins-Bedingung 
balas  Kräfte, Stärken 
bhaṅga khaṇa Auflösungsmoment des citta 
bhavaṅgupaccheda anhaltendes bhavaṅga, letztes bhavaṅga citta bevor 

ein citta-Prozess beginnt 
bhikkhu  Mönch 
bhikkhunī  Nonne 
bhūmi  Existenz oder Ebene des citta [Daseinsebene] 
bodhisatta  bestimmt, ein Buddha zu werden [Erleuchtungs-

wesen] 
brahma  himmlisches Wesen, das als Resultat der Erlangung 

von jhāna in der Brahma-Welt geboren wurde 
Buddha  vollständig erleuchtete Person, die die Wahrheit 

ganz allein, ohne die Hilfe eines Lehrers, entdeckt 
hat 

Buddhaghosa der größte Kommentator des Tipiṭaka, Autor des 
Visuddhimagga im 5. Jh. n. Chr. 

cakkhu  Auge 
cakkhu-dhātu Augen-Element [Seh-Organ-Element] 
cetanā  Wille, Absicht 
chanda  „Wunsch-zu-tun“ [Absicht] 
citta  Bewusstsein, die Wirklichkeit, die ein Objekt kennt 

oder erkennt 
cuti citta  Sterbebewusstsein, Todesbewusstsein 
dāna  Großzügigkeit, Geben 
diṭṭhi  falsche Ansicht, verzerrte Sicht der Wirklichkeiten 
domanassa unangenehmes Gefühl [Kummer / geistig leidvolles 

Gefühl] 
dosa  Aversion, [Hass] oder Übelwollen 
gotrabhū  Abstammungs-Wechsel [Reifemoment], das letzte 

citta der Sinnessphäre, bevor jhāna, Vertiefung, 
oder Erleuchtung erlangt wird 

hadaya-vatthu Herz-Grundlage, das rūpa, das die Ursprungsebene / 
der Entstehungsort der cittas, außer den Sinnes-
wahrnehmungen, ist. 

hasituppāda citta Lächeln-hervorrufendes Bewusstsein eines Arahats 



181 

hetu  Wurzel, die das citta „schön“ oder „unheilsam“ 
werden lässt 

hiri  moralische Scham [Schamgefühl] 
iddhipādas  vier „Wege zum Erfolg“ [Machtfährten] 
indriya  Fähigkeit. Einige sind rūpas wie die Sinnesorgane, 

andere sind nāmas wie das Gefühl. Die fünf „spiri-
tuelle Fähigkeiten“ sind heilsame Fähigkeiten, die 
kultiviert werden sollten, nämlich: Vertrauen, Ener-
gie, Achtsamkeit, Konzentration und Weisheit. 

indriya-paccaya Fähigkeits-Bedingung 
issā  Neid 
jāti  Geburt, Natur, Klasse (der cittas) 
javana  Antrieb, der durch das Objekt läuft [Impulsiv-

moment] 
javana citta cittas, die ‚durch das Objekt laufen‘, kusala citta 

oder akusala citta im Fall von Nicht-Arahats [Impul-
siv-Bewusstsein] 

jhāna  Vertiefung, die durch die Entwicklung von Ruhe 
erlangt werden kann 

jhāna-paccaya Jhāna-Bedingung 
jivhā-viññāṇa Schmeckbewusstsein 
jīvitindriya  Lebensfähigkeit oder Vitalität 
kāma  Sinnesgenuss oder die fünf Sinnesobjekte 

[Sinnlichkeit] 
kāmāvacara cittas cittas der Sinnessphäre 
kamma  Absicht oder Wille; durch Willen motivierte Hand-

lung [Wirken] 
kamma patha Handlung, die durch Körper, Sprache oder Geist aus-

geführt wird und heilsam oder unheilsam sein kann 
kamma-paccaya Kamma-Bedingung 
kāya  Körper. Kann auch für den ‚geistigen Körper‘ stehen, 

die cetasikas. 
khandhas  [Daseinsgruppen] Gruppen von bedingten Wirklich-

keiten, eingeteilt in fünf Gruppen: physische Phäno-
mene [Körperlichkeit], Gefühle, Wahrnehmung oder 
Erinnerung, Aktivitäten oder Geistesformationen 
(cetasikas, die keine Gefühle oder Wahrnehmungen 
sind), Bewusstsein. 



182 

kiriya citta  unwirksames citta, das weder Ursache noch Resultat 
ist [kammisch-unabhängig funktionierendes citta; 
funktionales citta] 

kukkucca  Bedauern oder Sorge [Gewissensunruhe] 
kusala citta heilsames Bewusstsein 
kusala kamma gute Tat 
lakkhaṇa  Merkmal, spezifische oder allgemeine Eigenschaft 
lobha  Anhaftung, Gier 
lobhamūla citta in Anhaftung [Gier] wurzelndes Bewusstsein  
lokiya citta  weltliches citta, das nicht nibbāna erfährt 
lokuttara citta überweltliches citta, das nibbāna erfährt 
magga  Pfad (achtfacher Pfad) 
magga citta Pfadbewusstsein, überweltliches citta, das nibbāna 

erfährt und Geistesbefleckungen auslöscht 
magga-paccaya Pfad-Bedingung 
manasikāra Aufmerksamkeit 
mano  Geist, citta, Bewusstsein 
māra  „der/das Böse“ - alles, was zu dukkha führt 
mettā  liebende Güte 
micchā-diṭṭhi falsche Ansicht 
middha  Erstarrung oder Trägheit [Mattheit] 
moha  Unwissenheit [Verblendung] 
mohamūla cittas cittas, die in Unwissenheit [Verblendung] wurzeln 
nāmakkhandha Gruppe aller geistigen Phänomene [geistige Daseins-

gruppen] 
nāma  geistige Phänomene, beinhalten die bedingten nā-

mas und auch das unbedingte nāma, das nibbāna ist 
natthi-paccaya Abwesenheits-Bedingung 
nibbāna  unbedingte Wirklichkeit, die Wirklichkeit, die nicht 

entsteht und nicht vergeht. Die Zerstörung von Gier, 
Hass und Verblendung. Das Todlose. Das Ende des 
Leidens. 

nissaya-paccaya Abhängigkeits-Bedingung [Grundlagen-Bedingung] 
ojā  das rūpa, das Nahrung ist [Nährstoff] 
paccayas  Bedingungen 
pacchājāta-paccaya Nachherentstehungs-Bedingung 
paṭiccasamuppāda Abhängiges Entstehen, das bedingte Entstehen von 

Phänomenen 
paṭigha  Abneigung oder Übelwollen 



183 

Paṭṭhāna  Bedingungszusammenhänge [das Buch der Entste-
hungen] (Conditional Relations), eines der sieben 
Bücher des Abhidhamma  

pāli  die Sprache der buddhistischen Lehren 
paññā  Weisheit oder Verständnis 
paññatti  Konzepte, konventionelle Begriffe 
paramattha dhamma Wahrheit im absoluten Sinne: geistige und physische 

Phänomene, jedes mit seiner eigenen Charakteristik 
[letztendliche Wirklichkeit] 

pasāda rūpas rūpas, die in der Lage sind, Sinnesobjekte wie das 
sichtbare Objekt, Ton, Geschmack usw. zu empfan-
gen [sensitive Körperlichkeit] 

phala citta  Fruchtbewusstsein, das nibbāna erfährt. Es ist das 
Resultat des magga citta, des Pfadbewusstseins. 

phassa  Kontakt [Sinneseindruck, Bewusstseinseindruck] 
pīti  Freude, Entzücken, Begeisterung 
purejāta-paccaya Vorherentstehungs-Bedingung 
puthujjana  „Weltling“, eine Person, die keine Erleuchtung er-

langt hat 
rūpa  physikalische/physische Phänomene, Wirklichkei-

ten, die nichts erfahren [Körperlichkeit] 
rūpāvacara cittas rūpa-jhāna cittas, Bewusstsein der feinkörperlichen 

Sphäre 
saddhā  Vertrauen 
sahajāta-paccaya Zusammenentstehungs-Bedingung 
sakadāgāmī Einmal-Wiederkehrer, edle Person, die die zweite 

Stufe der Erleuchtung erlangt hat 
samādhi  Konzentration [Sammlung] oder Einspitzigkeit, 

ekaggatā cetasika 
samanantara-paccaya Unmittelbarkeits-Bedingung 
Samatha  die Entwicklung von Ruhe 
sampayutta verbunden mit 
sampayutta-paccaya Verbindungs-Bedingung 
saññā  Gedächtnis, Erinnerung oder „Wahrnehmung“ 
saṅkhārakkhandha alle cetasikas (Geistesfaktoren) außer Gefühl und 

Gedächtnis [Gruppe der Geistesformationen] 
saṅkhāra dhamma bedingte Wirklichkeit 
Sāriputta  Der Hauptschüler des Buddha 
sasaṅkhārika veranlasst, angeregt, ermutigt, entweder von einem 

selbst oder von jemand anderem 



184 

sati  Bewusstheit, Nicht-Vergessen, Gewahrsein der 
Wirklichkeit durch direkte Erfahrung [Achtsamkeit] 

satipaṭṭhāna Anwendungen [Grundlagen] der Achtsamkeit. Kann 
das cetasika sati bedeuten, das sich der Wirklich-
keiten oder der Objekte der Achtsamkeit bewusst 
ist, die als vier Anwendungen der Achtsamkeit 
klassifiziert sind: Körper, Gefühl, citta, dhamma. 
Oder es kann die Entwicklung eines direkten Ver-
ständnisses der Wirklichkeiten durch Gewahrsein 
bedeuten. 

Satipaṭṭhāna Sutta Mittlere Sammlung [MN 10] und auch Längere 
Sammlung, Dīgha Nikāya [DN 22] 

sīla  Sittlichkeit in Handlung oder Rede, Tugend 
sobhana (citta/cetasika) schön (Bewusstsein/Geistesfaktor), begleitet von 

schönen Wurzeln 
somanassa  glückliches/freudiges Gefühl [Frohsinn, geistig ange-

nehmes Gefühl] 
sotāpanna  Person, die die erste Stufe der Erleuchtung erlangt 

hat und die falsche Ansicht über die Wirklichkeiten 
ausgelöscht hat [in den Strom Eingetretener] 

sukha  glücklich, angenehm [Glücksgefühl] 
sutta  Teil der Schriften, der Dialoge an verschiedenen 

Orten zu verschiedenen Anlässen enthält [Lehrrede] 
Tathāgata  wörtlich „so gegangen“, Beiname des Buddha [der 

Vollendete] 
tejo-dhātu  Feuer-Element oder Element der Hitze 
Theravāda-Buddhismus Die „Lehre der Älteren“, die älteste Tradition des 

Buddhismus 
tipiṭaka  die Lehren des Buddha [Dreikorb] 
uddhacca  Unruhe [Aufgeregtheit, Zerstreutheit] 
upacāra  Zugangs- oder Angrenzungsbewusstsein, das zweite 

javana citta in dem Prozess, in dem Vertiefung oder 
Erleuchtung erlangt wird 

upanissaya-paccaya entscheidende Unterstützungs-Bedingung [Anlass-
Bedingung] 

upekkhā  indifferentes Gefühl. Kann auch für Ausgeglichen-
heit oder Gleichmut stehen und dann ist es kein 
Gefühl. 

vacīdduccarita virati Enthaltung von falscher Rede 
vacī viññatti das rūpa sprachliche Äußerung  



185 

vāsanā  unangenehme, in der Vergangenheit angesammelte 
Gewohnheiten, die nur durch einen Buddha ausge-
merzt werden können. Selbst Arahats, die alle Geis-
tesbefleckungen ausgelöscht haben, können immer 
noch eine Art zu sprechen oder zu handeln haben, 
die für andere nicht angenehm ist. 

vatthu  Grundlage, physische Grundlage eines citta 
vāyo-dhātu Wind-Element oder das Element der Bewegung 
vedanā  Gefühl 
vedanākkhandha Gruppe aller Gefühle [Daseinsgruppe der Gefühle] 
Vibhaṅga  „Buch der Analyse“, eines der sieben Bücher des 

Abhidhamma 
vibhava-taṇhā Verlangen nach Nichtexistenz 
vicāra  nachhaltiges Denken oder diskursives Denken 
vicikicchā  Zweifel 
vigata-paccaya Verschwundenseins-Bedingung 
vihiṁsā-vitakka Gedanke, zu schaden 
Vinaya  Buch der Disziplin für die Mönche [Ordensdisziplin] 
viññāṇa  Bewusstsein, citta 
viññāṇa-dhātu Bewusstseins-Element, das alle cittas umfasst 
viññāṇakkhandha alle cittas (alles Bewusstsein) [Daseinsgruppe des 

Bewusstseins] 
vipāka-paccaya Vipāka-Bedingung [Kammawirkungs-Bedingung] 
vipāka citta das citta, das das Resultat einer heilsamen Tat 

(kusala kamma) oder einer unheilsamen Tat (aku-
sala kamma) ist. Es kann als Wiedergeburtsbewusst-
sein entstehen oder während des Lebens als Er-
fahrung von angenehmen oder unangenehmen Ob-
jekten durch die Sinne, wie Sehen, Hören usw. 

Vipassanā  Weisheit, die Wirklichkeiten sieht, wie sie sind [Hell-
blick, Klarblick, Einsicht] 

vippayutta  nicht verbunden mit, getrennt von 
vippayutta-paccaya Nicht-Verbindungs-Bedingung 
viriya  Energie [Willenskraft, Anstrengung] 
visaṅkāra dhamma unbedingter dhamma (Wirklichkeit) 
Visuddhimagga eine Enzyklopädie der Lehre des Buddha, verfasst 

von Buddhaghosa im fünften Jahrhundert n. Chr. 
[Der Weg zur Reinheit] 

vitakka  angewandtes Denken [Gedanken, Gedanken-
fassung]  



186 

  

        



187 

Bücher von Nina van Gorkom 
 
Ins Deutsche übersetzt:  

Abhidhamma im Alltag 
Eine Darlegung der letztendlichen Wirklichkeiten im Detail. Abhidhamma be-
deutet höhere Lehre, und der Zweck des Buches ist es, zur richtigen Anwen-
dung des Buddhismus zu ermutigen, um falsche Ansichten und schließlich alle 
Geistesbefleckungen auszurotten. 

-  erhältlich beim Abhidhamma-Förderverein e.V.  
(siehe https://www.abhidhamma.de, Bücher, Buch-Angebote) 

 

Englisch  

- Die folgenden Bücher und andere Artikel können unter www.zolag.co.uk ein-
gesehen werden. Oder: www.scribd.com (Suche nach zolag). 

The Buddha's Path. An Introduction to the doctrine of Theravada. 
Buddhism for those who have no previous knowledge. The four noble Truths - 
suffering - the origin of suffering - the cessation of suffering - and the way 
leading to the end of suffering - are explained as a philosophy and a practical 
guide which can be followed in today's world. 

Buddhism in Daily Life. A general introduction to the main ideas of Theravada 
Buddhism. The purpose of this book is to help the reader gain insight into the 
Buddhist scriptures and the way in which the teachings can be used to benefit 
both ourselves and others in everyday life. 

Abhidhamma in Daily Life. An exposition of absolute realities in detail. 
Abhidhamma means higher doctrine and the book's purpose is to encourage 
the right application of Buddhism in order to eradicate wrong view and 
eventually all defilements. 

The World in the Buddhist Sense. The purpose of this book is to show that the 
Buddha's Path to true understanding has to be developed in daily life. 

Cetasikas. Cetasika means 'belonging to the mind'. It is a mental factor which 
accompanies consciousness (citta) and experiences an object. There are 52 
cetasikas. This book gives an outline of each of these 52 cetasikas and shows 
the relationship they have with each other. 

The Buddhist Teaching on Physical Phenomena. A general introduction to 
physical phenomena and the way they are related to each other and to mental 



188 

phenomena. The purpose of this book is to show that the study of both mental 
phenomena and physical phenomena is indispensable for the development of 
the eightfold Path. 
 

Übersetzt von Nina van Gorkom 

Metta: Loving kindness in Buddhism, by Sujin Boriharnwanaket. An introduc-
tion to the basic Buddhist teachings of metta, loving kindness, and its practical 
application in today’s world. 

Taking Refuge in Buddhism, by Sujin Boriharnwanaket. Taking Refuge in Bud-
dhism is an introduction to the development of insight meditation. 

A Survey of Paramattha Dhammas, by Sujin Boriharnwanaket. A Survey of 
Paramattha Dhammas is a guide to the development of the Buddha's path of 
wisdom, covering all aspects of human life and human behaviour, good and 
bad. This study explains that right understanding is indispensable for mental 
development, the development of calm as well as the development of insight. 

The Perfections Leading to Enlightenment, by Sujin Boriharnwanaket. The 
Perfections is a study of the ten good qualities: generosity, morality, renun-
ciation, wisdom, energy, patience, truthfulness, determination, loving-kind-
ness, and equanimity.  

  



189 

Abhidhamma-Förderverein e.V. 

www.verein.abhidhamma.de 
E-Mail: verein@abhidhamma.de 

 

Ziele 

Ziel des Vereins ist es, die Philosophie und Psychologie des Buddhismus (Thera-
vāda-Abhidhamma) in Theorie und Praxis im deutschsprachigen Raum bekannt 
zu machen, zu fördern und zu vertiefen.  

Dieses Ziel wird verwirklicht insbesondere durch: 

1. Übersetzungen der Abhidhamma-Originalwerke, der klassischen Kom-
mentare und neuzeitlicher Bücher und Texte in die deutsche Sprache 

2. Verfassung neuer Schriften und Präsentationen in deutscher Sprache, 
Publikationen als Print-Medien oder elektronisch aufbereitet 

3. Pflege und Ausbau von Abhidhamma-Websites 

4. Auskunfts- und Kontaktstelle für Fragen zum Abhidhamma 

5. Pflege des wissenschaftlichen Austausches mit Abhidhamma-Lehrern 
und -Organisationen 

6. Organisation von Abhidhamma-Kursen, -Vorträgen und Meditations-
Veranstaltungen (Retreats) auf der Grundlage des Abhidhamma sowie 
deren Bewerbung 

7. Gewinnung von qualifizierten Abhidhamma-Lehrern, z.B. auch aus 
Myanmar, als Referenten für Veranstaltungen in Deutschland 

8. Finanzielle Unterstützung oder Auszeichnung von Personen, die sich für 
den Abhidhamma in Deutschland engagieren, mit nachweislich quali-
fizierter Ausbildung und mehrjährigen Erfahrungen im Abhidhamma 

9. Unterstützung von Organisationen, Vereinen oder Stiftungen, die den 
Abhidhamma unterstützen. 

 

Projekte 

Der Abhidhamma-Förderverein unterstützt bereits laufende Projekte: 

1. Kurse und Vorträge zum Abhidhamma:  

• mit Sayadaw Kusalasami, Ayya Agganyani und Dr. Raimar Koloska in 
Deutschland und online 

• mit Sayadaw Dr. Nandamālābhivaṃsa in Myanmar 

• mit Bhikkhu Atulañāṇa aus Sri Lanka (online) 



190 

2. Aufsätze, Tabellen und Präsentationen zum Abhidhamma 

3. Druck eigener Publikationen und Übersetzungen, sowie Nachdruck ver-
griffener Abhidhamma-Bücher 

4. Die deutsche Web-Seite https://www.abhidhamma.de 

5. Die englische Web-Seite https://www.abhidhamma.com  

6. Online-Version Abhidhammattha-Saṅgaha von Nyanatiloka mit neuen 
Tabellen und Grafiken˙ 

7. Veröffentlichung der Videos von Abhidhamma-Vorträgen: 
https://youtube.com/@abhidhamma1  

 

Bereits erschienen (dhamma-dāna) 

• Handbuch der Buddhistischen Philosophie (Abhidhammattha-Saṅgaha) 
von Ācariya Anuruddha, übersetzt und erläutert von Nyanatiloka Mahā-
thera (2. Auflage, 2014)  

• Dhammasaṅgaṇī – Das Kompendium der Dingwelt. Das erste Buch des 
Abhidhamma-Piṭaka aus dem Pāḷi übersetzt von Nyanaponika Mahā-
thera (2017) 

• Paṭṭhāna – Bedingungszusammenhänge (Paccayaniddesa & Kusalatti-
ka-Pañhāvāra), aus dem Pāḷi übersetzt und kommentiert von Agganyani 
(2. Auflage, 2018) 

• Führer durch den Abhidhamma-Piṭaka, Nyanatiloka Mahāthera. Eine 
Übersicht über die philosophischen Sammlungen des buddhistischen 
Pāḷi-Konons nebst einem Essay zum Paṭicca-Samuppāda. Deutsche 
Übersetzung von Dr. Julian Braun. (2., überarbeitete Ausgabe 2020) 

• Abhidhamma im Alltag, Nina von Gorkom. Deutsche Übersetzung von 
Ursula Rottländer-Tavi (1997). Im vorliegenden Buch ist die ‚Höhere 
Lehre‘ des Buddha in verständlicher Form dargeboten. Der Abhidham-
ma ermutigt zu der eigenen Entdeckung. Er leitet zur Betrachtung der 
Wirklichkeiten an, die durch Augen, Ohren, Nase, Zunge, den Körper und 
das Geisttor erfahren werden können, um zu praktisch tiefer Einsicht 
bzw. Weisheit zu gelangen. 

• Abhidhamma, die buddhistische Philosophie, Psychologie und Erfah-
rungslehre, Agganyani (2., erweiterte Auflage 2017) 

• Fußpfade durch die wilden Nebel des Berges der Illusion. Die Praxis der 
Einsichtsmeditation im Licht der elementaren buddhistischen Meta-



191 

physik (Abhidhamma), Bhante Sujiva. Deutsche Übersetzung von Josef 
Wilgen (2018) 

• Bewusstsein. Sayadaw U Thittila. Eine erweiterte Darstellung des ersten 
Kapitels des Abhidhammatthasaṅgaha. Nach Aufzeichnungen eines Kur-
ses in England. Deutsche Übersetzung des englischen Originals von Josef 
Wilgen (2021) 

• Bedingte Entstehung (Paṭiccasamuppāda), Nyanatiloka Mahāthera 
(2018) 

• Dhamma-Theorie. Die phänomenologische Philosophie des Pāli-Bud-
dhismus, Prof. Dr. Y. Karunadasa. Aus dem Englischen übersetzt von 
Wolfgang Neufing. (2020) 

• Kamma und seine Frucht. Nyanaponika Thera (Herausgeber). Ausge-
wählte Essays von Leonard A. Bullen, Nina van Gorkom, Bhikkhu 
Ñāṇajīvako, Nyanaponika Thera, Francis Story. Wesentliche Aspekte von 
kamma werden dabei in Beziehung zur Ethik, Philosophie und 
spirituellen Praxis gesetzt. Deutsche Übersetzung von Wolfgang 
Neufing. (2022) 

• Samatha und Vipassanā, Ashin Nandamālābhivaṃsa. Analyse und 
Hintergründe der Praxis der zwei Meditationsarten, Samatha (Konzen-
trationsmeditation) und Vipassanā (Einsichtsmeditation). Übersetzt aus 
einem ursprünglich burmesischen Dhamma-Vortrag. (2025, Nachdruck 
der 2. Auflage von 2018) 

 

Abhidhamma Webseiten  

https://www.abhidhamma.de  
https://www.abhidhamma.com (Englisch) 
https://www.youtube.com/@abhidhammma1 
http://www.verein.abhidhamma.de  

 
Spenden 

Wenn Sie diese Arbeit unterstützen wollen, können Sie auf das folgende Konto 
des gemeinnützigen Abhidhamma-Fördervereins e.V. spenden.  

Abhidhamma-Förderverein e.V. 
GLS-Bank München 
IBAN: DE85 4306 0967 8221 2145 00 
BIC: GENO DE M 1 GLS 

 


